

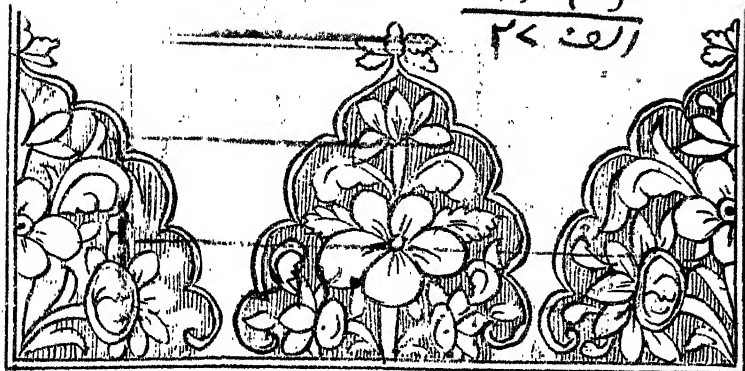
# حکیم روزانہ سالانہ طلبان طلبان کا ہوٹ

الحمد لله رب العالمين کہ درین زمان بہت ایک خالق کائنات نے

## دینی کتب علیٰ طرفیہ انصار

یکے از تصنیف اعلیٰ درجات علامی فہاد جو حنفیہ مولوی شیخ احمد حنفی  
و امت برکاتہ خلف الصدق عالیہما مولانا محمد روزیجیہ الدین صاحب  
مرحوم عثمانی دیوبندی - بمقام تکمیلہ فراستہ شناشہ و ترجمہ

مطبع انسانیت سماں سبب اسٹاٹس علی طبع



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى رَسُولِهِ وَجَبَّيْهِ صَلَّى وَاللهُ اجْمَعُيْنَ عَلٰى يَوْمِ الدّٰهِ

اما بعد خاکسار ذرہ بے مقدار شیخ احمد ابن جناب سولان اسولوی محدث و جایز الدین مرحوم دیوبندی وارد ہے پورنگارش کرتا ہے کہ بعد طبع اور شایع ہونے رسالہ انوار الہمہ بعضا جماعت و مسیحی تحریرات سے معلوم ہوا کہ بعض مقامات میں یا ہم حضرات اہلسنت و اجماعت و حضرات شیعہ امامہ شرکیہ و اکان نمازیین بحث و پیش ہے اور خصوصاً ہاتھ کھول کر نماز پڑھ کے یا بت نیا وہ گفتگو ہے اور طرفہ یہ ہے کہ حضرات اہلسنت صرف شیعون پر ہی معرض ہوتے ہیں کہ یہ ہاتھ کھول کر یو نماز پڑھتے ہیں اور اپنے گروہ پر اعتماد نہیں کرتے کہ پریوان امام مالک کیوں ہاتھ کھول کر نماز پڑھتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ حضرات اہلسنت کو ہاتھ کھولنے باندھنے سے تعصب نہیں ہے بلکہ فقط شیعیان الہبیت پغمبر سے کاوش ہے جیسا کہ سلسلہ متعدد النساء میں شیعون پر ہی معرض ہوتے ہیں اور بالکل سوچنے نہیں بولتے۔ ایسے ہی رفع میدین اور قنوت وغیرہ کی کیفیت ہے کہ سوچنے ایک سبیع اہلسنت و اجماعت کے کوچ مقلد امام ابو حنیفہ کے تقریباً جملہ سترہ فرقات رفع میدین کریں

اور قنوت کو خارق فرضیہ میں جائز سمجھتے ہیں۔ چونکہ اس پارے میں اکثر عدم واقفیت کی وجہ سے نہ  
پڑھنے پوچھتی ہے اگر حضرات ہست بوجہ عدم واقفیت حالات اپنے ائمہ اور اکابر کے نازین ہاتھ  
الخون کو فقط شیعوں کا ہی عمل فرما دیکر مفترض ہوتے ہیں اگر وہ معلوم ہو جاوے کہ ہم میں  
بھی ایک ہے اگر وہ ہاتھ کھول کر نماز پڑھتا ہے اور شیعوں کی طرح رفع ہیں اور قنوت کو جائز رکھتے  
ہیں اور رسول خدا صائم و طریقہ صحابہ اور تابعین کا یہی عمل درآمد تھا تو ضرور ہے کہ چھوڑ کر بھی شیعوں پر  
اعتراض نہ کریں اسیا ہی بعض حضرات شیعہ بوجہ علوم نہ نے تحقیقت حال کے بواب دینے سے  
فاصلہ ہو جاتے ہیں۔ چونکہ اسوقت تک کوئی رسالہ جو یہی معاملات میں مخصوص ہو سیری نظر  
نہیں گزدا اور اکثر اصحاب مونین کو بھی یہی شکایت ہے اس لئے حقیر نے مناسب سمجھا کہ ایک  
رسالہ مختصر اسیا ترتیب دیا جاوے کہ جسمیں نمازو اور اسکے اکان کے تعلق جن جن امور میں یا تم  
شیعہ و سنی میں اختلاف ہے کتب صحاح ہست جماعت سے بحث کیجاوے اور سبکو کھلا دیا جائے  
لئے نماز کے جسیق تو اور اکان میں شیعہ پوری متابعت سنت نبوی کرتے ہیں ہر کرن اور فاعل  
شیعوں کی خاک کا احادیث مندرجہ صحاح ہست سے ثابت اور تحقیق ہوتا ہے اور ہست کا سارا طریق  
نماز خلاف سنت نبوی پایا جاتا ہے۔ اور چونکہ باہم شیعہ و سنی فتنہ و مسائل متعلقہ نماز میں اختلاف  
ہے اسیلے ہر مسئلہ مختلف فیہ کو ایک فصل جدا گا میں تحریر کیا ہے اور نام اس سارا کا دلیل  
علی طریقہ الصلوٰۃ رکھا گیا ہے اور فہرست اسکی مندرجہ مضمون کی یہ ہے کہ سارے  
مسئلے ہے بارہ اکان پر اور ہر کرن میں ایک ایک مسئلہ اختلافی کا بیان لکھا گیا ہے تفصیل  
کرن اول طریقہ وضو اور اوس اختلاف کے بیان میں جو باہم شیعہ و سنی میں ہے رکن

دوم مسئلہ جو بین الصلوتین کے بیان میں رکن سوہم قیام فی الصلوتہ کے بیان میں یعنی نماز میں ہاتھ باندھ کر ہٹاہونا چاہیے یا ہاتھ کھوکر رکن چار م بعد تک بیس چھیزیں قرأت کے بیان میں کہ آیا الحمد پڑھنی چاہیے یا بطریقہ الہست سبجیا نک اللہ است اک ہم پڑھنی جاوے رکن سوہم تک بیس پر فرع میں کے بیان میں رکن ششم قنوت کے بیان میں جو نماز فرضیہ میں پڑھا جاوے رکن سیشم تسابیح رکوع وجود کے بیان میں رکن هشتم کشت بین السجدتین کے بیان میں رکن نعم حلیسہ یعنی قعدہ بعد سجدتین رکعت اور وسائلہ میں رکن ہم اس بیان میں کہ دو رکعات اخیری نماز سہ گانہ و چہار گانہ میں مختار ہے کہ فقط الحمد پڑھنے یا تسابیح پڑھنے رکن یا زوہم تشهد کے بیان میں رکن دوازہ ہم سلام اور تک بیس آخری کے بیان میں۔ اور یہ بھی واضح ہو کہ ہم نے اس سال میں جس قدر احادیث درج کی ہیں وہ بسکی سب صحیح بخاری کی احادیث ہیں تاکہ کسیکو موقع اعتماد نہیں لیکن صحیح بخاری کا صحت میں اونکے نزدیک سب سے اعلیٰ درج ہے اور یہ کہ نسبت

### اصح الکتاب بعد القرآن قواعیم

رکن اول طریقہ وضو اور اوس اختلاف کے بیان میں جو باہم شیعہ و سنی میں واقع ہے واضح ہو کہ جن اعضا کا وضو میں دھونا واجب ہے یا جن پر فقط مسح کرنا کافی ہے اونکی صاف تشریح قرآن مجید میں درج ہے۔ لیکن نہایت تعبی کا مقام ہے کہ اس بارہ میں بھی باہم شیعہ و سنی کے اختلاف ہے فقہاء الہست وضو میں تین عضو کا دھونا اور لیک عضو کا مسح

کرنا فرض کرتے ہیں۔ وہ اعضا رہنکا غسل فرض کرتے ہیں۔ ممنہ۔ دونوں ہاتھ۔ دونوں پر  
ہیں۔ اور دونوں عضو جسکا مسح کافی ہے۔ سحر ہے شیعہ کرتے ہیں کہ دونوں عضو یعنی ممنہ اور رہنکا  
و دونوں اور دونوں عضو یعنی سر اور پیروں کا مسح کرنا فرض ہے۔ اب ہمکو تحقیق کرنا اس امر کا خسر و ہر جوا  
کہ ان دونوں فرقوں میں سے حق پر کون ہے۔ وہ آیت قرآنی جسکی روستے وضو فرخص ہوئے  
اوہ جسمیں تشریح اعضا، واجب الغسل اور واجب المسح کے ہوئی ہے یہ ہے یا آیتہ اللہ میں امشوا

اَذَا قَمَتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاعْسُلُوا وَجْهَكُمْ وَآيُّهُنَّ يَكُمُّ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا اِلَيْهِمْ كُمْ  
وَآذْجِلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ اور اسکے صاف اور سیدھے معنی یہ ہیں۔ اے مسلمانوں جس وقت تم خارج کو  
اوٹھو لپس دھوڑا اپنے مونہوں کو اور اپنے دونوں ہاتھوں کو م Rafiq یعنی کمیوں تک و مسح کرنا  
سر وہن کا اور پیروں کا گلٹوں یعنی ٹخنوں تک اسکے لفظی اور سیدھے معنون سے صاف طور پر  
نائید قول شیعوں کی ہوتی ہے۔ اور اہلسنت اپنے مدعا براری کے لئے اسکے معنی میں جیسا  
اور اپنے پیچے لگا کر کرتے ہیں کہ حفص نے ارجلکم کے لام کو مفتوح پڑھا ہے اور لام کا فتح و لیل  
عطاف بعید کے یعنی بوجہ فتح لام کے دونوں پر مسح کے معطوف بعید ہو گئے جسکے یہ معنی ہوئے  
کہ بعد میں ہو جانے تشریح اعضا، واجب الغسل اور نیز بعد شروع اور ختم ہو جانے دو ستر جملہ کے  
جس میں تفصیل اعضا، واجب المسح کی ہے پیروں دھوڑا گلٹوں تک۔ لیکن اسکی کوئی وجہ بیان  
نہیں کرتے کہ اس آیت کے معنی پیدا کرنے میں ہے قدر وقت کیوں کیجاوے اوہ جسیج اور صاف  
معنی کیوں لیجاوین جو عموماً قرآن شریف کے معنی الحفاظ کا دستور ہے۔ امّا ہمکو اس پیچے  
طریقہ حصول معنی پر مجبور وجوہ اعتراف ہے۔ اول یہ کہ قرآن مجید واسطے ہدایت کے نازل ہے

نہ کہ لکھراہ نہیں کوئی ایات کے وہی معنی لکھائے جاؤں جو صریح الفاظ سے پیدا ہوں۔ معنی لکھانے میں توجیہات لایتھی کی ہماغت ہے پس اگر خداوند کیم کا منشاء غسل صلیبیں ہوتا تو ضرور تھا کہ اعضاء و اجنب الغسل کے تختہ میں ہونہ اور ہاتھوں کے بعد ارجل کو بیان کیا جاتا۔ اسیں نہ فصاحت کلام بگڑتے تھی نہ سیاق اور نظم عبارت و حکم میں فرق آتا تھا بلکہ بہت صفتی چلکر ہو جاتا کہ اول تمام اعضاء و اجنب الغسل کا بیان ہو جاتا اور بعد اوسکے سر کے سع کا ذکر آ جاتا۔ جب اسیں کیکو موقع عضراض کا نہ لتا اسکے کیا معنی کہ اول و عضروں کا دھونا بیان کیا جاوے اور کچھ ایک سر کا سع کر زافر بیا جاوے اور کچھ لوت کر جیسے کوئی جو لوٹ کر کیا بات کو یاد کرتا ہے پسون کے دھونے کا حکم دیا جاوے جیسے کوئی کہے کہ ہونہ اور ہاتھوں کو دھوؤ اور سر پر سع کروارے بھائی میں ہجوتا تھا پسون کو بھی دھوؤ انس سیحان اللہ کیا سیاق عبارت اور فصاحت کلام اسیکو کہتے ہیں۔

یہی کہنے دیکایسے بے ربط کلام کو خدا تعالیٰ کی طرف منسوب کرنا سخت گناہ ہے۔ شخص انصاف پسند طبیعت رکھتا ہے وہ خوب جانتا ہے کہ الہست کے سطح معنی لکھانے سے آیت کلیسا اور حکم کا انتظام بالکل بگڑ گیا جس تصریح کو ناظم قرآن نے بقید غسل و سع مرعی کھا تھا وہ آپس میں ایسے خلط و ملاط ہو گئے کہ بے ربطی اور بینظمی کا الزام اس آیت پر عائد ہوتا اور پھونکر قرآن پاک اس انعام سے بالاجماع بمری ہے اسیلے ضرور ہو کر خلط معنی لکھانیوں کو نکو ملزم قرار دیا جاوے۔ دو میرا امر دیانت اور حرم و احتیاط سے نہایت درجہ بعید ہے کہ فقط کیا حفص کے فرائت کے اعتبار پر ارجل کم کے لام مفتوح قرار دیکر و جو کم کا عطف سمجھا جاوے اور بے سیاقی اور بینظمی کلام پر نظر نہ کیجاوے جس سے دو جا درجہ اچھے مخلوط ہو کر بے ربط ہو جاوے۔

اس آیت میں گویا و وجود اگاند مرات ہیں ایک غسل کی مداورہ و سرمی مسح کی مدد ارجاع غسل عضو کے میں قبل شروع ہو جانے مدنی مسح کے بیان ہوتا خواہ وجہ کم سے کتنے ہی فاصلے پر ہوتا اوسکو عطف بعید وجہ کم کامان لیا جانا لیکن جبکہ و سرمی مسح اعضا کی شروع ہو گئی اور بعد جس عضو کا بیان ہو گا وہ مسح کی مدنی شامل سمجھا جاوے گا۔ مثلاً کوئی شخص بیان کرے کہ آدمیوں میں نیک ہیں زیداً اور حادم اور بد ہیں عمر و بکر۔ تو عام لوگ یہی سمجھیں گے کہ دونوں کو ایک مدد ہیں اور دونوں یہ کسی طرح نہیں کہ سکتے کہ بکر کسی قاعدہ سے زید کا عطف بعید ہے اور اسیئے وہ شامل نہیں ہوں کے ہے۔ سوم یہ اسلامی عالم ہے کہ جناب رسول خدا اصل حکم کی بھی خلافت حکم آئی کے نہیں کی اور احادیث صحیحہ مرویہ اہلسنت سے ثابت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیشہ موزوں پر مسح کیا ہے پس انگریز ہوتا تو رسول خدا اصل حکم کی بھی عسل قدم ترک کر کے مسح علی الجفن نکرتے اگرچہ پردی وغیرہ کا کیسا ہی عذر ہوتا تب بھی ایسی مخالفت کرتے کیونکہ اسکی طبعی ملیل یہ ہے کہ آپ نے کبھی کسی اور عضو واجب الفصل کے عوض اوس پر ایسی پوشش پر مسح نہیں کیا اور نہ مکن تھا کہ سرمی میں ہر دو ساعت دھونیکے عوض آسٹین میں پر مسح کر لیتے اسکی کیا وجہ ہے کہ فقط پریون کے ہی غسل کو ترک کر کے موزوں پر مسح کیا اور کبھی اور عضو کے غسل کو ترک کیا اگر اس پر فرما توجہ اور انصاف کے ساتھ غور کریں اور محن پرور اور تعصب کو دور کریں تو اسی عمل رسول خدا اصل حکم سے ثابت ہوتا ہے کہ حکم قرآنی پریون کے مسح کا ہے دھونیکا حکم نہیں ہے ورنہ جناب رسول کا نات کبھی عادتاً فرض کو ترک نکرتے۔ چہارم یہ کہ خود خداوند تعالیٰ نے اسکی ملحوظہ آیت سے اسکے معنی صاف کر دیے گے اس میں پھر سیکھ

کر کن دو م جمع بین الصالوٰتین کے بیان میں یعنی دو نمازوں میں تحدی الوقت کو ملاکر پڑھا جیسی نظر اور عصر کو ایک ساتھ اور مغرب اور عشاء کو ایک ساتھ پڑھا سہیں بھی یا ہم شیعہ و اہل سنت کے اختلاف ہے حضرات سنتی خصوصاً حنفیہ کے نزدیک ملانا و نمازوں کا قطعی منوع اور مجبور ہے اور شیعوں کے نزدیک چنانچہ منع نہیں۔ اب ہاگہ تحقیق کی نیارہ امکان کا ہو کر ایسا پیغام بخوبی مسلمان نے لوگوں کو ایسی دو نمازوں ملاکر پڑھنے سے منع کیا ہے یا خود بھی آنحضرت نے دو نمازوں

ملاکر ٹرچھی ہیں۔ پس اگر احادیث مندرجہ صحاح ہست سے یہ اثبات ہو گیا کہ خود جناب پر کاشت نے خلرو عصر اوپر مفترض عشا کو ملاکر ٹرچھا ہے تو صاف ثابت ہو گا کہ المہست مخالف سنت ہے تو یہ عمل کرتے ہیں اور شیعہ خاص متبع سنت رسول اللہ کے ہیں اور منع کرنا جمع یعنی الصلوٰۃ سنت ساخت گئی اور عمل کرنے والوں پر باصرار مفترض ہونا قریب کفر ہے گویا سنت ہے تو پربراہ بعترض ہوتے ہیں جمع یعنی الصلوٰۃ کو ناجائز کہنا عامم ہست کا عمل نہیں ہے بلکہ فقط حضرات خفیہ ہی مانع ہیں اور امام مالک نے ہمیشہ مسجد نبوی میں دونمازین ملاکر ٹرچھی ہیں اور مقلد اونکے اب بھی پربراہ ہوتے ہیں اور امام شافعی کے مقلدوں میں اختلاف ہے بعض مطلقًا جائز سمجھتے ہیں اور بعض ضرورتاً اور حنایہ ضرور تاجائز سمجھتے ہیں اور خفیہ مخالف ہیں حکم ناجائزی میں لیکن عرفات میں خلرو عصر اوپر مفترض عشا اب ہے بلکہ اسی عذر اور حاجت کے ججاج مذہب خفی ملاکر ٹرچھتے ہیں۔ اگرچہ عرفات اوپر مفترض کے نامزوں کو بابت تمام کتب ہیں اور احادیث ہست میں ابطال قیشرت اور اعلان کے مذکور ہے لیکن ہم اوس سے علاوہ نامزوں کی بابت بحث کرتے ہیں اور واسطے ساکت کرنے اپنے مخالفین کے صحیح جائز تر زیادہ مقیبل کتاب نہیں پاتے ہیں اسیلے ہم ناظرین کو متوجہ کرتے ہیں طرف صحیح بخاری کے کل اسکی کتاب مواقیت الصلوٰۃ کے باب وقت المغرب میں جسکو نامزد عرفات اوپر مفترض سے علاوہ نہیں ہے اس طرح روایت ہے حدثنا ادم قال حدثنا شعبہ قل حدثنا عمر بن حینا قال سمعت جابر بن زید عن ابن عباس قال صالح النبي صلعم سبعاً جمیعاً و فلانیاً جمیعاً یعنی جابر بن زید نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ کما ابن عباس نے کہ نامزد ٹرچھی ہے بنی

و شارح صحیح بخاری کے شہر میں ملا کر (مغرب و عشا) اور اٹھ کر عصمری ملا کر (مغرب و عصمری) شیخ الہلال شارح صحیح بخاری نے کتابِ واقعیتِ اصل اوتھیں بابت وقت نماز مغرب کے لکھا ہے ۔

و هر ویسے ازٹا اوس کے گفت فوت نبی شوہد مغرب و عشاً افیر۔ و از عطا نیز نہ تھا ان روایت است کہ افطأ العینی۔ (اس روایت سے ثابت ہوا کہ مغرب اور عشا کا ایک ہی وقت ہے اور وہ محدث ہے فخر تک اور جیکہ دو نمازوں کا ایک ہی وقت ہے تو ملا کر ٹھنڈا لاش بہبہ نہ کر سو جیسے ستحب ہی خیال ہو سکتا ہے کہ بعد نماز مغرب تو قف ناجائز نماز عشار میں خمین کیا گیا) و قال عطاً يجمع المرض بين المغرب والعشاء و گفت عطاً يجمع كنه مرض بيان مغرب و عشاً و باین قائل است احمد و سعید۔ و بعض شافعیہ طلاقاً (یعنی بغیر قید مرض کے)

و تجویز کردہ آنرا مام مالک رسجد شریف نبوی۔ مشهور از شافعی منع است و ترجیح وادہ جواز لانو می۔ و قسطلانی از جمادات آور وہ کہ گفت یا فتقم نقل آنرا از شافعی و مختصر منز

باین عبارت کہ جمع سیان و نماز درست و مطهور مرض جائز است اس عبارت شارح میلک علیم ہوا کہ بخدا ائمہ ریعہ کے ایک مام مالک تو بالعموم جمع بین المغرب و عشا و بین النظار و عصر جائز قرار دیتے ہیں اور مام شافعی ایک روایت سے مطلقاً اور عموماً اور وسیعی روایت کے ضرور تا جائز قرار دیتے ہیں اور مام احمد بن حنبل بھی ضرور تا جائز کہتے ہیں فقط ایک مام ابو حنیفہ منفرد ہیں کہ وہ جمع بین الصالوتيین کو ناجائز اور منوع فرماتے ہیں شیخ الہلال شارح صحیح بخاری حنفی المذهب ہیں اونھوں نے بحث تکمیلی وقت مغرب بین یہی قول البر منہ کا کہ ملا کر ملے از نہ اعم اور شافعی کہتے ہیں کہ مغرب کا کوئی وقت نہیں ہے سو اے وقت غروب ہو

آفتاب کے لکھ کر اسکی تدوین ہے میں باشہ جو ایجمنے مغرب و عشا لکھتے ہیں اسی میں ختم ہے ہر

وقت مغرب ہفتہ راست تائش اچہ الگز نگ بودتہ ہرگز نہ تھل کشته بیان وی وعث

اپس جمع جو ائمہ نہ شدے پہنچ کرہ میان صبح و ظہر و کرو اس عقولانی مبتدا ہے ایزین سال

میں بہت لوگوں کی دیکھتے کا اتفاق ہو اک جناب رسول نہ اصلحتم نے دو نمازیں ٹھہر اور عصر

عوف میں اور مغرب و عشا کو مزلف میں ایک اذان اور واقامت سے پڑھا اور جو لوگ

اتباع سنت نبوی کرنا چاہتے ہیں وہ استحباباً اون مقامات پر اب بھی بغیر کسی ضرورت

اور عذر کے دو نمازیں جمع کر کے پڑھتے ہیں عوف میں عین بعد زوال آفتاب خلرا اور عصر

کے نماز جمع کر کے رسول خدا صلحتم نے پڑھی کہ ہلہست کے نزدیک وہ وقت عصر کا

ہرگز نہ تھا اور اسی طرح مزلف میں ایسے وقت نماز مغرب اور عشاء اور فرمائی کہ ہلہست

نزدیک وقت مغرب باقی نہ رہتا۔ اگر کوئی یہ کہے کہ کسی حاجت اور ضرورت کی وجہ سے

رسول خدا صلحتم نے ایسا کیا ہو گا یہ درست نہیں اور جواب اسکا یہ ہے جیسا کہ صحیح مسلم

او صحیح بخاری میں حدیث اسامہ سے ظاہر ہوا ہے کہ مزلف میں پوچھنے سے پہلے آنحضرت

صلحتم شعب کوہ میں تشریف لی گئے اور قضا حاجت فرمائی اور ضوکیا اوس وقت مغرب

کی نماز کا وقت ہو گیا تھا اور اسامہ نے عرض بھی کیا تھا کہ نماز مغرب آپ پڑھیں گے مگر

آنحضرت نے فرمایا کہ نماز آگے چل کر یعنی مزلف میں ہو پوچھ کر پڑھی جاوے گی ایسا ہی ختنکو

عوفات سے چلنے کی جلدی نہ تھی کہ عین بعد زوال آفتاب نماز عصر اور فرمائی بلکہ ثابت ہوا

کہ نمازوں پر آفتاب آپ عوفات میں رہے اسیلے ممکن تھا کہ آپ عوفات میں نماز عصر اوسکے

وقت پر او نیز نماز غرب بھی اوسی جگہ اول وقت پڑھ سکتے تھے لیکن یہ اتفاقی ہوا کہ اگر آپ کے جس قدر افعال ضمن محبتہ الوداع میں تھے وہ تعبیلیم امت کے لئے تھے کیونکہ تم بیان اسلام کے لوگ وہاں حاضر تھے بلا وساحت یعنی کے افعال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سمجھتے تھے جس کرنا دو نمازوں کا فقط اسی لیئے تھا کہ عوام الناس اسکے جواز سے آگاہ ہو جاوے پس اس امر کا حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم آفتاب تک عرفات میں رہے صحیح ہے حاصل اور دراج النبوت میں بھی دریاب قیام عرفہ مرقوم ہے (و سبتوں انسنت کے تاغریب آفتاب بایستہ ذیر الہ ایستاد رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم آفتاب غروب کرو) اور نیز حبیب پیغمبر علیہ السلام کے مکمل اور وضو کیا اسکی تسبیت دراج میں مندرج ہے کہ (اسلام گفت الصلة یعنی نماز غرب خواہی گذاری یا رسول اللہ فرمود و نماز پیشیت است یعنی غزوہ بانماز عشا گزارہ خواہی شد بعد اسکے غزوہ لفہ میں پہنچنے کا حال اس طرح درج ہے و در غزوہ وضو کے کامل ساخت و فرستہ تاذان گفتہ و اقامت کردن و نماز شام گذاری و پیش از انک بارہا فرود آمدند و اشتراک فروخوا بانیدند و چون بارہا فرود آور دند بارہا اقامت گفتہ و نماز خفتن گذاری و بیرکت نماز خفتن بانگ نگفتن و میان فرض غرب فرض عشا پیش نماز تک اگر آمد و از بیجا معلوم شد کہ جب میان غرب و عشا بیکارہ تاذان و دو اقامت بود و چنان دو عرفات بود میان ظہر و عصر و در حدیث سخاہی مسلم از اسامر بن ذیکر چنین آمدہ و مذہب زفرو شافعی و ترمذ امام ابو حنیفہ و برائیتے ازاحمد و بسیار ان ائمہ بیکل تقات تذارہ ائمہ اور دراج النبوت میں جو کچھ ہر حال درج ہے وہ کوئی ترجیح ہے حدیث سماں

بن زید کا صحیح بخاری کے باب الجمیع بین الصلوٰتین بحروف لغتیں چھروی ہے اس طرح یہ حد ثنا عبد اللہ بن یوسف قال اخیر ناما مالک عن موسی بن عقبۃ عن کوہی  
 عن امامہ بن زید انه سمعہ يقول دفع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام معرفۃ فدلیل  
 فبیال ثنا توضیاء فلم یسأله الوضیاء فقلت لـ الصالق فقل الصلوٰۃ ام امالک  
 فجاء المزدلفہ فتوضیاء فاسبق شم اقامت الصلوٰۃ فصل المغرب شم  
 اناخ کل انسان بعيدہ فی مذلله ثم اقامت الصالق فصل و م يصل بینہما  
 یعنی بتحقيق کہ کریم سامہ کو کہتے ہوئے سنا کہ آئے پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام عرفہ سے پس  
 اور ترے شتر سے شعب میں اور بول کیا اور بعد او سکے وضو کیا اور استیاغ نہیں کیا  
 یعنی احتیاط ادا کی کہ تمام مستحبات اور ستر وضو و اداہوں پس کہا میں نے کہ نہ  
 پڑھنا چاہتے ہیں آپ تو فرمایا کہ نماز آگے تیرے ہے (یعنی حرف لغتیں) پھر آگے ہر لفظ  
 میں اور وضو کیا اور تمیل فرمائی وضو کی بعد او سکے اقامت کی گئی نماز کی پھر ادا  
 کی نماز مغرب بعد او سکے سب لوگوں نے اپنے اپنے موضع نزول میں اپنے اپنے  
 شتر و کوٹھا یا اسکے بعد پھر اقامت کی گئی نماز کی اور غاز عشا پڑھی اور درصیان  
 ان دونوں نمازوں کے اور کوئی نماز (نقلی) نہ پڑھی۔ پھر اسی باب کے بعد باب متحقق  
 صحیح بخاری میں یہ حدیث درج ہے اب طریقہ آدم عن ابن عمر قال جمیع النبی صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام  
 المغرب والعشا بجمع کل والحلقة منه حکایات امامة و ملیس بحییہ ما و لعلی ترکیب  
 مذہب ای یعنی کہ ابن عمر نے کہ جس کیا پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے غاز مغرب اور عشا کو حرف لغتیں

ہر ایک کو ساتھ اقامت کے اور نہ درمیں ان میں اول کے اور نہ پیچھے کسی کے اون دو قوتوں سے کوئی خاذنفل پڑھی لمیسیج کا تجربہ شیخ الاسلام شاہ صحیح بخاری نے یہی لکھا ہے (کہ خاذنفل نہیں پڑھی) اور اسی نام سے اس باب کو سو ستم اور بطریق خالد بن مخدی اسی باب میں ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے ان رسول اللہ صلیعہ جمع فی حجۃ الوداع المغرب والعشاء بالمزدلفہ یعنی روا کی ہے ابو ایوب انصاری سے کہ کہا اونھوں نے کہ رسول خدا صلیعہ نے خاذنغرب اور عشا دو نو کو مزادلفہ میں جمیع کیا۔ اور اسی طرح ایک باب جدا گانہ صحیح بخاری میں دربارہ جمیع کرنے خاذن ظہر اور عصر کے ہے عرف میں اس عنوان سے باب الجمیع میں الصلوتوں بعferred اور اس باب میں روایت کی ہے سالم سے کہ عبد اللہ بن عمر نے کہا کہ طریقہ سنت یہ کہ عین وقت زوال اور شدت گرمی کے خاذن پڑھے اور ظہر اور عصر کو ملاکر پڑھنا طریقہ سنت ہے اس روایت سے ثابت ہوا کہ عین وقت زوال بعد اور کرنے خاذن ظہر کے عصر کی خاذن پڑھنا جائز ہے اور وقت ان دونوں خاذنوں کا ایک ہے کیونکہ رسول خدا صلیعہ عصر کو قبل از وقت یا مغرب کو بعد فوت وقت ہرگز نہ پڑھتے اسیلئے کہ کوئی خاذن قبل زوقت ادا نہیں ہو سکتی نہ بعد فوت ہو جانے وقت کے داخل ادا ہو سکتی ہے اور دیگر اوقات میں یعنی خلا وہ حجۃ الوداع کے جو رسول خدا صلیعہ ظہر اور مغرب اور عشا کو جمیع کیا ہے اسکی روایات ہم پیشتر لکھ چکے ہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ شیعوں کا دو خاذن کو ملاکر پڑھنا متعیوب ہے ز قابل اعترض یہ کہ ایسا عمل ہے کہ جبکہ رسول خدا نے بارہ کیا ہے۔ اسیلئے جو شخص شیعوں پر

مفترض ہوتا ہے وہ گویا رسول خدا صلعم پا تھر افضل تھا۔

لکن سوم قیام فی الصلوۃ کے بیان میں جس سے یہ مطلب ہے کہ نماز میں بجالت قیام ہاتھ باندھ کر کھڑا ہونا چاہیے یا ہاتھ کھول کر۔ واضح ہو کہ ارکان نماز چار ہیں۔ قیام۔ تعود۔ رکوع۔ سجود۔ قیام کے معنی کھڑے ہو نیکے ہیں بلا تشریع اس امر کے کہ ناف پر ہاتھ باندھ کر کھڑا ہو یا سینہ پر یا پس لپٹ مسلکیں باندھ کر۔ غرض کہ نماز میں فرض صرف کھڑا ہو کر قرأت قرآن کرنا ہے اور اسی طرح سیدھا سادھے طور پر کھڑے ہو کر رسول خدا صلعم اور صحابہ نے نماز پڑھی ہے ناف پر ہاتھ باندھنا یا سینہ پر ہاتھ رکھنا ایجاد متأخرین ہے اور اونکا اجتہاد اس طرف گیا ہے کہ خداوند تعالیٰ حکم الحاکمین ہے اوسکے رو برو نہایت عاجزی اور فرقوتی سے کھڑا ہونا چاہیے حالانکہ عاجزی اور فرقوتی دل سے متعلق ہے نہ کہ پیٹ پر ہاتھ رکھنے سے اسیئے نہ خداوند تعالیٰ نے قرآن شریف میں فرمایا ہے کہ نماز میں ہاتھ باندھ کر کھڑے ہو اکر وہ رسول خدا صلعم نے خود ہاتھ باندھنے ہیں نہ دوسروں کو ایسا حکم دیا۔ آثار سلف جس قدر کتب معتبرہ اہل سنت میں ہاتھ باندھنے کے بابت واروہین وہ نہایت درجہ مختلف اور ناقابل اعتبار ہیں خود اکابر علماء اہل سنت اعتراف کیا ہے کہ اسکے برابر اور کسی عالمہ میں اختلاف و ضعف روایات واقع نہیں ہوا ہے۔ باوجود دیکر معاملہ نماز ایسا مشہوری معاملہ ہے کہ لوگوں نے رسول خدا صلعم روزانہ پانچ مرتبہ تو ضروری نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہو گا لیکن اس پر ایک بھی حدیث باہم باندھنے کے بابت صحیح ثابت نہ ہوئی اور اہل سنت کے تین امام ہمین مختلف الاراء ہوئے

معلوم ہو سکے اپنی سخت و بکھارنے کے چار پیشوں میں۔ اول امام ابو حنفیہ و مام امام شافعی سوم امام احمد بن حنبل چهارم امام بالکل صحیح۔ ان میں سے امام ابو حنفیہ تماز میں بحالت قیام ناف پر باقاعدہ حضاجاً میز کھتھتے ہیں اور امام شافعی سینہ پر اور امام احمد بن حنبل ایک سر دایت سے محل ابو حنفیہ اور ایک دایت سے محل شافعی حکم کھتھتے ہیں۔ یعنی تذبذب ہیں ذکر ہیں۔ امام بالک شیعوں کی طرح قطعی ہاتھ کھول کر غائبین کھٹھ ہونے کا حکم دیتے ہیں۔ ازان بجا کہ خداوند تعالیٰ نے قرآن مجید میں فقط تماز میں قیام کا حکم دیا ہے اور کچھ تخصیص ہاتھ باندھنے کی نہیں فرمائی اور آثار سلف کا اختلاف ایسا کہ چاروں امام ہیستہ باہم مختلف توثیق ہوا کہ فقط اجتنہ اور آئندہ پر عمل کیا جاتا ہے اور چونکہ ہاتھ باندھنے سے عاجزی اور فرتوں کا اظہار مقصود ہے تو نسبت ناف اور نیشنہ ہاتھ باندھنے کے اگرچہ شکلیں باہم حکراشان تماز پڑھا کرتے تو زیادہ عاجزی و فرتوں کی اور پھر حیب یہ کہ وہ فرتوں اور عاجزی اور فقط قیام کی حالت ہیں ہے مخصوصیت ہے قعود اور رکوع و بجود میں بالکل مفقوہ ہوتی ہے اسکے کیا معنی کہ غائب کے ایک جزو میں فرتوں ہو اور دیگر اجزا اور کام میں سرکشی کیا جاوے۔ اب یہ اصرتوں متحقق ہے کہ غائبین فرض قیام ہے بلکہ خصوصیت کسی وضع کے اور مجتہدین ہیستہ نے جس آثار سلف پر اعتبار کر کے ایک جدا طریق اپنا قیام کے باہت پیدا کیا ہے اوسکی مفصل کیفیت لکھی جاتی ہے شیخ الاسلام شریح صحیح بخاری کے کتاب الاذان میں ہر قوم ہے کام امام بالک نے تواریخ کا حکم دیا ہے ہاتھ کھول کر تماز پڑھنے کا۔ اور ابو حنفیہ نے ناف ہاتھ باندھنے کا حکم کرتے ہیں اور شافعی

سینہ پر ہاتھ رکھنے کا اور احمد بن حنبل اشترک ہیں شافعی اور ابو حنیفہ ہیں ۔ اور یہ بھی درج ہے کہ امام ابو حنیفہ کو جدت حدیث سهل بن سعد پر ہے یعنی اس حدیث کی ایسے امام ابو حنیفہ ناف پر ہاتھ باشد چنے کا حکم دیتے ہیں اور یہ حدیث صحیح بخاری کی کتاب الاذان کے باب وضع الیمنی علی الیسری فی الصلوۃ میں اس طرح مروی ہے

حد شنا عبد اللہ بن مسلمۃ عن مالک عن ابی حازم عن سهل بن سعد قال کان النّاس يُؤمرون ان يضع الرجل اليدا الیمنی علی رأه الیسری فی الصلوۃ یعنی سهل بن سعد نے کہا ہے کہ آدمی حکم یئے جاتے تھے کہ مروایتاً و سنت راست بازو کے چپ پر نماز میں رکھے ۔ آب اس حدیث کی سند کے نسبت صحیح بخاری ہیں ہے قال ابوجازم لا اعلم کہ ایمنی ذلك الی النبی صلی اللہ علیہ و آله و سلم یعنی کہما ابو حازم نے (جو راوی اول ہے اس حدیث کا سهل بن سعد تھے) کہیں اوسکو نہیں جانتا مگر یہ کہ وہ نسبت کرتا تھا اس حدیث کو طرف رسول خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم یعنی خود راوی صاحب کو بھی معلوم نہیں کہ کہتے والا اس حدیث کا کون شخص تھا ۔ اسمعیل بن ابی اویس نے یعنی ذلك بصیغہ مجهول بیان کیا ہے ۔ یعنی ابو زم ز نے یہ کہا کہ یہ اس حدیث کو نہیں جانتا مگر نسبت کی گئی ہے طرف رسول خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم ای حدیث اول تو خود مشتبہ ہے اور اصل راوی مجهول ہے طریق عبد اللہ بن مسلم سے اور طریق اسمعیل بن اویس خود راوی ہی مجهول ہے ۔ اور فرمون یہ ایسا حکم اور سبب ہے کہ یہ بھی راوی کو معلوم نہیں کہ اس طرح ہاتھ رکھنے کا حکم

آدمیوں کو کس نے دیا۔ اس پر طرفہ یہ ہے کہ یہ بھی کھلا کر سینہ پر اس طرح ہاتھ کھکھایا شکر پر پڑتے  
سر پر ایشیت پر۔ اب فقط جتنا اور رائے انہار بعد کی باقی ہی جیسا کہ کھا سہ شیخ الاسلام ح

صحیح بخاری میں (و نہادن و سنت) ہے تو یقیناً علیہ ہے سنت میان ائمہ امامین بالا کے کثیر و  
وی ارسال ہے تابخواز وضع۔ ولیکن فرمادا امام ابو حنیفہ ویراکیتے از امام احمد بن حنبل در پیر

ناف نہند و نہادن امام شافعی بر ابر سینہ ویراکیتے از احمد مخیر ہے سنت خواز پیر ناف نہند پیر

اب ہاتھ باندھنے والے ہیں کے انہم میں تین امام رہے دیگر امام زیر ناف باندھنے کا  
حکم دیتے ہیں اور دیگر امام سینہ پر لیتے امام احمد بن حنبل شترک ہیں رائے امام ابو حنیفہ  
اور شافعی میں استدلال امام ابو حنیفہ اور اون کے صاحبین کی حدیث ابو حازم تو اور پر  
(ذکر ہو چکی اب امام شافعی کی جنت کو لاحظ فرمایا جاوے کے شیخ الاسلام میں ذکر رہے)

و صحبت شافعی حدیث دائل بن جبراہست گرفت نماز گزارہم بار رسول خدا صلعم پس نہاد  
و سنت راست بر پرست چھپ بر سینہ خود۔ اور ایسی ہی ایک وایت ترمذی نقیصہ بن  
ہلیبے کی کو کہ نقیصہ نے اپنے باپ ہلیبے روایت کی ہے کہ اوس نے دیکھا رسول صلعم  
کو کہ کھتے تھے اپنے ہاتھ کو اپنے سینہ پر شیخ الاسلام میں مندرج ہے کہ (دائل یعنی راوی حدیث

مستد لام امام شافعی اور ہلب یعنی راوی ترمذی کہ رسولی آمدہ پوچند نہاد اخضارت استد ادا

صحبت و قربت ایشان و رئاز ثابت نہی شود۔ و چون ذکر کردہ شذ نہاد بر ایسیم سخنی حدیث دائل

در برداشت فی ستر نہاد کوچ کفت بر ایسیم اعرابی کہ نگذار بار رسول خدا غاریز لگر ہاں رفر آیا

وی اعلم باشد۔ و ترمذی با وجود روایت نقیصہ کفت امرویں باب واسع ہے سنت نہاد علماء

ایس یہ اعتز تو بھی ثابت ہو چکا کہ امیل اور بہبی و نواعرabi تھے اور علماء کو اونکے قول فعل کا اعتبار نہیں نہ وہ کبھی خدمت رسول نہیں رہے ایک مرتبہ فاصلہ ہو کر آئے تھے اور اوس دن ورنکے سوا کے کبھی اونکوں نے رسول خدا صلعم کے ساتھ نماز نہیں پڑھی۔ ترندھی کو خود اپنی روایت کے وثوق فرماں سے معلوم ہوا کہ یہ درود روایات قابل اعتبار نہیں ہیں۔ بلکہ بڑے بڑے اکابر علماء کے ہستہ کا یہ اعتز اف ہے کہ نماز نہیں ہاتھ باندھنے کی کوئی حدیث بھی ثابت نہیں ہوئی چنانچہ شیخ الاسلام میں قول شیخ ابن القاسم کا استطرح منقول ہے۔ (شیخ ابن القاسم)

گوید کہ حدیث درپیچ یکے ازان بخصوص ثابت نشده پس حوالہ کردہ شود بہ اپنے معمود و معتاد و معتادا نہادون آن حال قصد تعظیم در قیام و آن تحت سرہ است) ہمکو مکال تعجب اس امر کا ہے کہ اس بارہ میں ایک بھی حدیث اون اصحاب رسول خدا سے مروی نہیں ہے جو ہمیشہ صد اسی خدمت میں حاضر رہا اپنے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا کرتے تھے اگر رسول خدا صلعم نماز میں ہاتھ باندھا کرتے تو ضرور تھا کہ بہت سی روایات صحابہ سے بھم ہو سچتیں نہ ناکسی روایت آپ کے صحابہ سے دلیل کا مل اسیات کی ہے کہ زمانہ رسول خدا میں اسکا مطلق وجود نہ تھا اور کچھ بعید نہیں کہ زمانہ خلافت بنی مروان میں ایسا رواج ہو گیا ہوا اور کسی خلیفہ نے حکماً اسکا اجر اکیا ہے اور مثلاً یگر مسائلوں سیوں کے یہی عوام میں جاری ہو گئی جیسا کہ قدماء ابو حازم عن سهل بن سعد سے مترشح ہوتا ہے کہ ضرور آدمی کسی خلیفہ کے حکم سے نامور کئے تھے کہ وہ ہاتھ باندھ کر نماز پڑھا کرین چنانچہ خود مضمون روایت ہیں جو اس حکم رسول خدا کا نہیں ہے اور زمانہ با بعد میں حکم دینے والے خلیفہ کا نام صلحت انکار ہاں اسی

اور جو لوگ مرض تعصیب میں مبتلا ہو کر اپنے مسائل کی تائید میں موضوعی احادیث بنانے کے عادی ہو گئے تھے اونھوں نے بھی بعض اثابارہ میں وضع کیں اور اون لوگوں کا یہہ دستور خواکہ الگ کسی نامیہ نہ ہے واسطے سے مثلاً اونکا مناظرہ ہے تو وہ اپنی موضوعی حدیث کو ضر علم ترضی علیہ السلام سے منسوب کر کے بیان کریں گے تاکہ مخالف کو گنجائش میں ایسا ہی اسیں رکے میں ایک حدیث وضع ہوئی کہ ابو داؤد اور احمد و مارقطنی وہی قی می اوسکو تو اسیا اور حضرت علی مرضی سے منسوب کی گئی من السنۃ فی الصلوٰۃ وضع الکاف تحت السرکا لیکن محدثین نقاد نے اس حدیث کو درجہ اعتبار سے خو دکر اور ایشیع السلام میں ہے و نووی گفتہ کے اتفاق کردہ اندر تضیییف ایں حدیث۔ اب صاف ظاہر ہو گیا کہ قیم تمازین ہاتھ باندھنا فرض ہے نہ سنت رسول اللہ صلیم کی کیونکہ جبقدر احادیث اس بارہ میں میں ایک کوئی اونھیں سے صحیح ثابت نہیں ہوئی سبکے سب موضوعی اور شتبہ اور نامعتبر ہیں میں پاٹریوی عمل امت کا اور وہ وہ طرح ہے ایک ہاتھ کھول کر غاز میں کھڑا ہوئا۔ وہ سر کے ہاتھ باندھنا اور چونکہ غاز میں محض قیام و احباب ہے اور قیام کہتے ہیں سیدھا کھڑا ہو نیکو ہاتھ کھول کر پس پر طریقہ جو لوگ ہتھ عمال میں لا تکھیں وہ اپنے فرض سے ادا ہو جاتے ہیں۔ اور جن لوگوں نے اپنی را سے خواہ بقصد تعظیم یا یہ باعث حکام وقت یا کسی دو غرض سے بجالت قیام خلز ہاتھ باندھے خواہ سیشہ پر یا زینات ہو جس سے بدعت ہے کہ کوئی حدیث اس بارے میں رسول خدا صلیم سے ثابت نہیں ہوئی اور ایک طور پر تو بدعت سے بھی اسکا درجہ بڑھا ہوا ہے یعنی صریحًا مخالف ہے فعل رسول اللہ صلیم کے۔ اگر کوئی شخص یوں سمجھے کہ ہاتھ باندھنا فعل تعظیم ہے اسیے قائم

تماریں ہاتھ باندھنا اولیٰ ہے تو یہ اوسکی غلطی ہے کیونکہ جب فعل کو دینیات میں رسول خدا صلی  
نہیں کیا یا اسکا حکم نہیں دیا ہے اور انکے بعد کسی نہیں اپنی رائے سے نکال لیا ہے کیسا ہی  
بظاہر مستحسن معلوم ہو لیکن بدعت ہے اور ہر بدعت ضلالت و گمراہی میں ڈالنے والی ہے۔  
اگر المہسنت و اجماعت ہاتھ کھول کر نماز پڑھنے پر طعن کرتے ہیں تو وہ اپنے عقیدہ کے بہوجب  
سخت گزہ گاہ ہوتے ہیں کیونکہ انکے ائمہ اربعہ میں ایک امام مالک نے ہاتھ کھول کر نماز پڑھنا جائز  
قراویا ہے اور میں شریفین میں اونکا مصلی موجود ہے جس پر ہاتھ کھول کر نماز پڑھی جاتی ہے اور بیو  
عقائد المہسنت و اجماعت کے امام مالک کا ذریبہ برق ہے۔ پس اگر وہ معرض ہر میں شریفین  
میں پایا جاوے تو خود اوسکو تغیری دیجاؤ گی۔ ہاں سینہ یا اف پر ہاتھ باندھنے والوں پر لگر کوئی  
معرض ہوتا جانہیں ہے کیونکہ نہ خدا نے اس طرح حکم دیا ہے نہ رسول خدا نے کیا ہے نہ کہا ہے۔  
اسیلے بدعت پر معرض ہونا بجا نہیں اور ہاتھ باندھنے والوں کو جزا کے اور کچھ جواب نہیں کہہ یقیناً  
تعظیم اسیا کرتے ہیں ہم کہتے ہیں کہ پہبخت اسکے دونوں ہاتھوں کو جو کہ کھڑا ہو میا ہو ترتعظیم اور نیز  
عاجزی اور فرقہ کا اطمینان ہے پھر ہاتھ جو کہ کیوں نہیں کھڑے ہو اکرتے اور اگر اس سے بھی زیادہ  
اپنی عاجزی کا اطمینان نظر ہو تو اپنی مشکین یا ذکر کھڑا ہونا چاہے لیکن بحث یہ ہے کہ ہم اونکو  
دینیات میں اپنی رائے کا داخل کرنا جائز نہیں ہے جو طریقہ جناب سرور کائنات نے ہمارے لیے  
تقریباً ہے اوسیکے پابندی اہم پر واجب ہے اپنی طرف سے دینیات میں جدیداً ام اختراع کا ناخت  
منوع ہے جیسا کہ فرمایا ہے شارع علیہ السلام نے کل بدعت ضلالۃ بعض لوگوں نے  
بدعت کو دوست سمجھا ہے بدعت سیدہ اور بدعت حسنہ اور کچھ بعید نہیں ہے کہ رابط افاضی کا س

بدعٰت کو بدعٰت حسنہ سمجھ کر اپنے دل کو تسلی دین لیکن دراصل کوئی بدعٰت نیک نہیں ہے اور جو  
حدیث مذکورہ صد ہر قسم کی بدعٰت گمراہی میں دلائلہ والی ہے فاغنبد ولیا ولی الابصار  
کر کن چہارم دریاب قرأت بعد تکبیر تحریم ہے جس سے یہ راد ہے کہ بعد تکبیر تحریم کے شروع  
قرأت سورہ الحمد سے ہوئی چاہیے یا بحسب طریق المیسنٹ وابجماعت دعا رسیانک اللہ تھم  
بحمدک اللہ تھری جاوے یعنی اس بارے میں طریقہ سنوں کیا ہے واضح ہو کہ نہ ہبشا فعیہ  
میں نماز فرض اور نفل میں مستحب ہے کہ بعد تکبیر تحریم و قبل از قرأت قرآن دعا رانی  
و جہت و جھی للذی فطر السموات و الارض اور دعا سبحانک اللہ حمدا اللہ تھری پڑی  
اور حفیہ واحمد کے نہیں میں فقط دعا سے سبیانک اللہ تھری اقتدار کیا گیا ہے کذافی  
شیعہ الاسلام اور نہیں شیعہ امامیہ اشاعر شریہ میں بعد تکبیر تحریم کے شروع قرأت سورہ الحمد  
کیجا تی ہے اب ہم تحقیق اس امر کی کرتے ہیں کہ آیا ہر دوی احادیث صحیحہ مرویہ المیسنٹ وابجماعت  
رسول اعلیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اس بارے میں کیا ثابت ہوا ہے آیا اپنے شیعوں کے طرح افتتاح عاز  
و شروع قرأت سورہ الحمد کے کرتے تھے یا المیسنٹ وابجماعت کے طریقہ پر اور یعنی مذکورہ  
حدیث افتتاح صلواۃ شروع قرأت فرماتے تھے چنانچہ صحیحہ بخاری کے ملاحظہ سے ملت  
ثابت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم شروع قرأت اور افتتاح نماز سورہ الحمد سے کیا کرتے تھے اور  
اس طرح دوسروں کو مکمل دیتے تھے جیسا کہ صحیحہ بخاری کتاب الاذان کے باب  
ما نیقر ع بعد التکبیر میں مرقومی ہے حد شناحفص بن عمر قال حد شناشعبہ  
عکس فنا دہ عن انس ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم وابک و عمر رکانوا یفتخون الصالوٰۃ بالحمد للہ

رب العالمین یعنی حضن پر عکس نہ روانی کی شعبہ سے اور اسناد سے اور اسناد (رب العالمین) سے کہتے ہیں نبی صلعم اور ابویکر و عمر افتتاح نماز کرنے تھے الحمد للہ رب العالمین سے ۔

مرا اس حکم افتتاح نماز سے شروع قرأت ہے بعد تکبیر کے ورنہ افتتاح نماز تکبیر سے ہوتا ہے اور یوہ ایسی حکیمی حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا ہے کہ استخراج کیا ہے اوسکو سلم نے اپنی صحیح میں کہ آنحضرت صلعم افتتاح نماز تکبیر سے کیا کرنے تھے اور افتتاح قرأت الحمد للہ رب العالمین سے ۔ اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ اس حدیث میں الحمد سے پہلے بسم اللہ کا ذکر میں ہے تو اسکا جواب یہ ہے کہ بسم اللہ الرحمن الرحیم بجز ہے سورہ الحمد کا جیسا کہ تہذیب کیا ہے امام شافعی نے ہی حدیث میں کہ الحمد للہ رب العالمین سے مزاد سورہ الحمد ہے اور وہ شروع ہوتی ہے اپنی پہلی آیت بسم اللہ الرحمن الرحیم سے اور تسم ہوتی ہے ولا اصلہ انہیں اور امام مالک کے تزدیک اسلامیہ سورہ کے شروع میں نماذل ہوتی ہے ایسے پڑھنا اسلام کا ہر سورہ کے شروع پر واجب ہے تکبیر یہ حدیث مندرجہ بالا کے مضمون سے صاف مترشع ہوتا ہے کہ انس بن مالک نے یہ حدیث ایسے زمانہ میں بیان کی ہے کہ لوگوں نے بعد تکبیر اور قبل الحمد کچھ عایین اپنی طرف سے ایجاد کر کے شامل نماز کلین تھیں کیونکہ جناب پغمبر خدا مسلم کے ساتھ جو طریق عمل شیخین کا بیان کیا ہے اوس سے یہی مطلب ہے کہ زمانہ جناب سو نہ خدا صلعم اور زمانہ خلاف حضرت ابویکر و حضرت عمر میں بعد تکبیر میہ شروع قرأت الحمد سے ہوتی ہی اور حضرت عثمان کی خلافت میں دعا اختراع ہوئی ہے اور یہ بات کچھ بعید از قیاس نہیں ہے ایونکہ شرکات میں تغیر و تبدل خاص حضرت عثمان کے ہی زمانہ میں ہوا ہے اور پھر معاویہ

اور حروان اور اوسکی اولاد کی خلافت یا میں حکماً اون امور کی پابندی کرائی گئی جنکو حضرت عثمان  
یا حضرت معاویہ و حضرت عروان نے حجہ اور خلاف طریقہ رسول خداویشین کے جاری کیا تھا۔ اور  
میں یقین کرتا ہوں کہ یا تھا باندھ کر خانہ پر چنانچہ ایشین بزرگوارون کے اختراعات سے جاری  
ہوا ہے۔ اگرچہ عبد الرحمن بن عوف نے بوقت شوریٰ حضرت عثمان سے اس بات کا عدم دلیل تھا  
کہ وہ جملہ امور میں تقلید شیخین کی کرتے ہیں گے لیکن کتب احادیث و سیر کے دیکھنے سے  
پایا جاتا ہے کہ انکے زمانہ خلافت میں حکم کھلماں مخالفت فعال رسول اسلام اور حضرت  
شیخین کی کی گئی۔ جیسا کہ حکم اور حروان کو رسول خدا اسلام نے پڑیں تکالا دیا اور حضرت  
شیخین نے اوس حکم کا اتباع کیا اگر حضرت عثمان نے بھی حکم کے حکم کو منسون کر کے اپنے پاں  
بلائی اور صاحب جاہ و حشمت کر دیا۔ یا شعبہ بن حاطب سے خلاف حکم خدا اور رسول و خلاف  
طریقہ شیخین رکوٹہ لیا۔ یا قرآن شریف مرتبہ و مجموعہ خلاف شیخین کو مطاقت لفت کر کے اپنی  
ترتیب کو جاری کیا۔ اور بہت سے امور میں کہ یہ رسالہ گنجائیش اونکی نہیں رکھتا۔ باعث  
تہجیہ بدعات زمانہ خلافت حضرت عثمان کا یہ ہے کہ زمانہ خلافت بنی ایوب میں خدا اور رسول کا  
حکم مل جاتا تھا اگر یہ مجال کیسیکی نہ تھی کہ حضرت عثمان کے حکم کو ٹوٹا دے۔ میں اس بارہ خاص  
میں ایک مجلد کتاب لکھ سکتا ہوں لیکن اس رسالہ میں ایسے امور کا ذکر نہ بالکل بے محل ہے  
اس موقع پر فقط ایک روایت پر اتفاق کرتا ہوں کہ اتفاق سے تیسیر القاری شرح صحیح بخاری  
میں اس وجہ سے میری نظر سے گذری کہ اوسکے حاشیہ پر جو شرح ثانی مسمیٰ پیشیج الاسلام کو  
ہوئی ہے اوسکی کتاب الاذان اور اسکی کتاب الحج ایک ہی اور اس میں ہیں تیسیر القاری کی

كتاب الحج بباب الصلوة ميدنی میں مروی ہے۔ عن عبد الله بن مسعود قال صلی اللہ علیہ وسلم  
 رَعْتَيْنِ وَمَعَ ابْنِ بَكْرٍ رَعْتَيْنِ وَمَعَ عُمَرَ رَعْتَيْنِ ثُمَّ تَفَرَّقْتُ بَعْدَ الْطَّرِيقِ فِي الْيَتْرَى خَطْرِي مَعَ ابْنِ رَعْتَانَ  
 مُتَقْبِلَتَمْنَى يَعْنِي الْطَّرِيقِ قَبْيَسَه۔ ابن مسعود سے مروی ہے کہ کہاں مسعود نے کہنا ز پڑھی،  
 ساختہ رسول خدا صلیم کے دو رکعتیں اور ساختہ ابو بکر کے دو رکعت اور ساختہ عمر کے دو رکعت بعد  
 اسکے طریق مختلف ہو گیا اور کاش کرنے پڑیں میراں چار رکعتوں میں سے جو عثمان نے  
 پڑھیں دو رکعت مقبول ہوتیں۔ شارح کہتے ہیں۔ یعنی کاش عثمان دو رکعت گزارے  
 چنانکہ آنحضرت و میراں اونکہ ادا و اذ و درین ادا اطمینان کرام فعل عثمان است از جست  
 حنیافت حنیفار الْمُقْتَدِي بِوَزْنِهِ۔ علاؤه حدیث متذکرہ اول کے ایک اور حدیث جس سے  
 بعد تکمیر قرائت قرآن کا حکم پایا گیا ہے صحیح بن حارثی کے باب وجوب القراءت للامام والآئمہ  
 میں مروی ہے حدثنا محمد بن یشار قال حدثنا میحبی قطان عن عبد الله  
 عمری قال حدثنا سعید بن ابی سعید عن ابی هریرہ ان رسول اللہ صلیم  
 دخل المسجد فدخل جل فصل وسلم على النبي صلیم فدر و قال ارجع فصل  
 فانك لم تصل فرجع فصل كما صل ثم جاء فسلم على النبي صلیم فقال رجع  
 فصل فانك لم تصل ثلاثة فقل والذی بعثک بالحق ما احسن غایرہ فعلمته  
 فقل اذا قمت الى الصلوة فكبار ثم اتيس معاك من القراء ثم ارجع  
 حتى تطمئن بالکلام ارفع حتى تعدل قائم ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ثم ارجع  
 وافعل ذلك في الصلوة كلها یعنی روایت ہے ابو ہریرہ کے کہ رسول اللہ صلیم داخل

ہوئے مسجد میں کہ لیک آدمی آیا اور اونتھے نماز پڑھی اور حضرت کو سلام کیا حضرت نے جواب سلام کا دیکر فرمایا کہ چھر لوٹ جا اور نماز پڑھ کر تو نے نماز نہیں پڑھی ہے پس وہ شخص لوٹ آیا اور چھر اوسی طرح نماز پڑھی جیسی کہ پہلے پڑھی تھی اور فرمائی چھر کر حضرت کے پاس آیا اور سلام کیا پھر حضرت نے فرمایا کہ لوٹ جا اور کہ پھر نماز پڑھ کر تو نے نماز نہیں پڑھی اور تین متر سے اسی طرح فرمایا پھر تسلیمی بار و شخص پول کر کیا حضرت مجھے قسم ہے اوسکی کہ جستے تکویر ہتی یعنی بیٹھا ہے کہ مجھے اس سے بھتر نماز پڑھنی نہیں آتی آپ مجھے تعلیم فرمادیجئے تب حضرت نے فرمایا کہ جیسے وقت تو نماز کو کھڑا ہو تو اول تک سیکر کر کے بعد اوسکے جو کچھ کہ قرآن میں سے تجویز یاد ہے وہ پڑھ (یعنی الحمد اور جو اور کوئی سورت یاد ہو) بعد اسکے کوئے کریا نہ کر کوئے میں ملہیں ہو پھر سرا و خایرا نہ کر کے اعتدال کے ساتھ کھڑا ہو پھر سجدہ کر کریا نہ کر کے سجدہ میں اطمینان حاصل ہو پھر سرا و خایرا اور اطمینان کے ساتھ جلسہ کر اور اسی طرح ساری کعین نماز کی پوری کر مثبت یہ نسبت کعین انہیں اور حکم ہے جیسا کہ شیخ الاسلام میں ہے کہ کعین آخرین میں مختار ہے کیسے فاتحہ پڑھے یا تسبیح پڑھے ہموجہ روایت حضرت علی اور ابن سعید اور عائشہ کے کہا اونھوں نے۔ کہ قراءت میکرند را ولیں فرمی خوانند در آخرین میں و در قوائی تسبیح میکرند در آخرین۔ و حم حنین زابر اسمیم سخنی و سفیان ثوری مرویت۔ اشیعۃ الاسلام کے دوسرے باب یقین فی الآخرین بفاتحہ الکتاب میں مرقوم ہے۔ و اذیخا وجوب فاتحہ در آخرین لازم نہیں بلکہ دلیل روایت ابن منذر از ائمۃ المؤمنین علی ضمی اشیعۃ الکتاب قفت قراءت ان را ولیں و تسبیح کن در آخرین پھونک شیعۃ الاممیہ کعین آخرین میں تسبیح پڑھتے ہیں ملئے

متعین سنت ہیں پس جو شخص تبیح پڑھنے والوں پر معتبر ہو وہ سنت بنوی پر مفترض ہے  
 حدیث متذکرہ صدر سے یہ بھی سند بطل ہوتا ہے کہ المسنون جو بعد مسجد قینان پریم جلسہ کھڑے ہو جاتے  
 ہیں فیصل اونکا خلاف سنت ہے اور شیعہ جو مسجد قینان کے بعد باطمینان جلسہ کر کے اٹھتے  
 ہیں وہ متعین سنت ہیں۔ اب ہم یہ تحقیق کرنا چاہتے ہیں کہ حنفیوں نے دعا کے استقلال  
 نماز کی انسنے نکالی ہے چنانچہ معلوم ہوا کہ ماذنا نکالوہ حدیث الی ہر مرد کے ہے جسکو بخاری  
 نے روایت کیا ہے کہ اب ہر مرد کہتے ہیں کہ رسول خدا صلیعہ تکمیل و قبل شروع قرار کی تھی وہ  
 دیر تک ساکت رہتے تھے۔ اسپر امام ابوحنیفہ اور احمد نے گمان کر لیا ہے کہ دعا کرتے  
 تھے۔ مگر یہی نقل ہے کہ کسی شخص نے بھیگی ہوئی باری کو دیکھ کر کہدا یا تھا کہ بارش ہوئی ہے  
 بثوت اس امر کا اسی حدیث کی بناء پر امام ابوحنیفہ نے دعا کے استقلال نماز کو مستحب قرار دیا یا  
 یہ ہے کہ شیخ الاسلام شارح صحیح بخاری نے اس حدیث کی شرح میں یہ لکھا ہے۔ وہیں حدیث  
 ویلیل است برخوازدن دعا کے استقلال خلاف امام الakk کو گویا مستحب نہیں تھا ولیکن امام  
 ابوحنیفہ و احمد استقلال وفرض پر تسبیح و شناگوینہ نداخ

کہ کن خیم رفع میں کے بیان میں رفع میں کے معنی بلند کرنا ہاتھوں کا ہے اور  
 استقلال فقیر میں بروقت کہتے تکمیل کے دونوں ہاتھوں کا بلند کرنا ہے۔ واضح ہو کہ المسنون  
 و اجماع خصوصاً اخلاقی مذہب میں سوائے تکمیل کے دیگر تکمیل کے وقت رفع میں  
 ناجائز ہے۔ اور صحاح المسنون سے قطعی طور پر ثابت ہوا ہے کہ جناب صرور کائنات علیہ  
 افضل التسلیمات ہر تکمیل کئے کیوں وقت رفع میں کرتے تھے اب اہل انصاف غور کر سکتے ہیں کہ

شیعیک طریقہ روند صلعم کر کون چلتا ہے اور سنت نبوی کا مخالف کون ہے شیعیہ المبیہ اثنا عشرہ میوجہ طریقہ رسول خدا صلعم سوائے تکمیلی تحریم کے دیگر کبیر و پر بھی رفع دین کرتے ہیں اور ہمسنت و اجماع اسکے خلاف کرتے ہیں صحیح بخاری کی کتاب الاذان باب رفع البیدین فی تکمیل الاولی میں حدیث مسطورہ ذیل موقم ہے حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُسْلِمٍ عَنْ مَالَكٍ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ شَهَابٍ عَنْ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ إِنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ رَفِعَ بَدِيَّهُ حَدِيثَ مِنْ كَبِيرٍ إِذَا فَتَحَ الصَّلَاةَ وَإِذَا أَكَدَ لِلرَّكُوعِ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرَّكُوعِ فَعَهْ مَا لَكُنَّ لَكُ اِيْضًا وَقَالَ سَمِعَ اللَّهُ مِنْ حَمْدَ رَبِّنَا وَلَا شَمْلَنَا كَانَ لَا يَفْعَلُ ذَلِكَ فَالسَّجْدَةُ يُعْنِي سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ نَفْسُهُ اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ پتھریق کہ رسول خدا صلعم و نون ہاتھ دوش کے بر ایمانہ کرتے تھے جیکہ غاشی شروع کر کے تھے اور نیز جیکہ بکیر پاسطہ رکوع کر کرتے تھے اور جیکہ سر رکوع سے اوٹھاتے تھے و نون ہاتھ اور بلند کرتے تھے اور کھتھ تھے سمع اللہ میں حمد کرنے والاتھ الحمد (اور روایت ثانی میں رینا والاتھ الحمد شامل نہیں) اور اسی حضرت سیدون میں ایسے نہیں کیا کرتے تھے شیعیہ اسلام شرح صحیح بخاری میں اسی حدیث کی شرح میں لکھا ہے کہ اکثر شافعیہ سیدون کیوقت جیکہ بکیر پر رفع دین کرتے ہیں۔ اور ہمسنت میں جو ایک فرقہ اہل حدیث کہلاتا ہے اور وہ فقہاء اربعین سے کسیکی مقلد نہیں ہیں وہ بھی ہرگز بکیر پر رفع دین کرتے ہیں لیکن جنپی اسکونت تاکر وہ سمجھتے ہیں۔ اور حیری نے جہاں تک غور کیا ہے سنت نبوی کے مخالفت کرنے والوں میں درجہ اول پر امام ابو حنیف پاپے جاتے ہیں اور اونکے بعد احمد بن حنبل ہیں اور سبیط رفیع فقہاء

اربعہ میں سے اہم اسنت پر کوشش کرنے والے اول فرجیہ پر امام مالک ثابت ہوتے ہیں اور اونکے بعد امام شافعی کا درجہ ہے ووسری حدیث صحیح بخاری باب رفع الیت اذکرہ واذکر و اذاقع میں اب طریق محدثین مقاتل عبد اللہ ابن عمر سے مروی ہے قل رأیت رسول اللہ صلیع اذ اقام فی الصالوٰة رفع یہ حتیٰ یکون لحد و منکبیہ و کان یعل خلّا شَحِیْنَ یکبر لِرَکُوعٍ وَ یَفْعَلُ الْاَذْمَرَ فَعَرَسَهُمْ الْرَکُوعُ وَ یَقُولُ سَعَ اللَّهِ لِمَنْ حَمَدَ وَ لَا یَفْعَلُ الْاَذْمَرَ فِی السَّجْدَةِ یعنی کہا ہے عبد اللہ ابن عمر نے کو دیکھا میں نے رسول اللہ صلیع کو حسبوت وہ خاڑ کو کھڑے ہوتے تو دونوں ہاتھ مونڈھوں کے پر ابر پلند کرتے اور ایسے ہی کرتے تھے جبکہ رکوع کیوں سے تکبیر کرتے اور ایسا ہی جب کرتے کہ رکوع سے سروچا کرتے اور کہتے سمع اللہ مل جملہ اور سجدہ میں ایسا نہیں کرتے تھے و صحیح بخاری باب ایضاً بطریق رحمق الوسطی عن ابن قلابہ مروی ہے کہ انہل ای مالک ابن الحویرث اذ اصلک بکر رفع یہ و اذ اراد ان یکم رفع یہ و اذ اذ فرع راسہ من الرکوع رفع یہ و حدیث ان رسول اللہ صلیع صنعت ھکلنا یعنی ابن قلابہ نے مالک بن حوریث صحابی کو دیکھا کہ جب وہ خاڑ پڑھتے تو تکبیر کہتے تو فیمیں کرتے اور جب کوئی ارادہ کرتے تب بھی رفع یہ کرتے اور یوقت سروٹھانے کوئی رکوع سے بھی رفع یہ میں کرتے اور حدیث کرتے کہ جناب رسول خدا صلیع بھی اسی طرح کیا کرتے تھے و ایضاً باب رفع الیتین اذ اقام من الرعیتین حذشت ایش بن الولید قال حذشت عبد لا اعلیٰ قال حذشت عبد اللہ عمری عن نافع ان ابن عمر کان اذ ادخل

فی الصلوۃ کیوں رفع یہ یہ لذات کمع رفع یہ یہ واذا قال سمع اللہ مل من محمد رفع  
 یہ یہ حواذا فاقم من الرکعتین رفع یہ یہ - و رفع ذلک ابن عمر الی بنی اہل اللہ صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم - و روا ابن طہان عن ایوب و موسی بن عقبہ مختص - و روا  
 محمد بن سلیل بن دینار عن ایوب عن نافع عن ابن عمر عزیز النبی صلی اللہ علیہ و  
 اللہ وسلم یعنی نافع سے مروی ہے کہ ابن عجیب نماز شروع کرتے اور تکمیر کرتے تو رفع  
 یہ یہ کرتے اور جبکہ رکوع کرتے تب بھی رفع یہ یہ کرتے اور جبکہ سمع اشتبہن حمد کرتے تو  
 بھی رفع یہ یہ کرتے اور جبکہ وركعت پڑھ کر کھڑے ہوتے تب بھی رفع یہ یہ کرتے اور سند  
 اس حدیث کی ابن عمر نے طرف جانب رسول خدا صلعم کے کی ہے - اور ابن طہان نے بھی  
 اس حدیث کو ایوب اور موسی بن عقبہ سے مختصر طور پر روایت کی ہے - اور نیز حماد بن مسلم بن  
 دینار نے ایوب سے اور او سنے نافع سے اور او سنے ابن عمر سے اور ابن عمر نے رسول خدا صلعم  
 روایت کی ہے - ہم رفع یہ یہ کے باوجودین جہاٹک و یکھتے ہیں صحاح اہلسنت مشاہیر صحابہ  
 کی روایات سے مالا مال بین اور نہایت اطمینان کے ساتھ ثابت ہوا ہے کہ جانب سور کائنات  
 صلعم تمہیش نہ کیا ہے پیر رفع یہ یہ کرتے تھے اور وسر فنکوا سکے کریکا حکم دیتے تھے اور ساتھ ہی  
 اسکے ہم نہایت درج تجھب اسی ملت کا ہے کہ انہا رجع اہلسنت ہیں سے فضل امام ابو حنیفہ نے  
 یہ یہ ایسے سند اور تکمیر روایات مشاہیر صحابہ سے مخالفت اختیار کی اور ایسے کافر امور کو  
 یہ یہ اختیار کیا کہ جبکہ مطلق وجود بھی روایات مشاہیر صحابہ یہ یہ بیان نہیں جاتا جیسے قیام نہ  
 ہیں نافع پیر راجح باندھنا کا اسکا اثر مطلق سے مطلق وجود بیان نہیں گی اسکو اونھوں نے اختیار کیا

اور فرض یہ ہے جبکہ کنار رسول خدا کی نسبت مشاہدہ صحابہ کی کثیر رایات سے ثابت ہو لے ترک کر دیا اسکی وجہ سو اسکے اور کچھ نہیں ہے کہ اکھاز مانہ خلفاء مخالفے مخالفہ کے زمانہ سے زیادہ حق تھا اور تسبیح تغیرات یہیں میں واقع ہوئے ہیں وہ سب بھی امیہ کے طفیل سے ہو سکے اور اس اونکی چونکہ قریب ایک سو برس کے سلسلہ مستقل طور سے قائم رہے کسیکی مجال تھی کہ اونکے سرمیات کو ترک کر کے اُن اُن اسلاف کی تفتیش کرے اور جیکہ اس سو برس کے عرصہ میں علماء کی کئی کمی پیش ہیں خلفاء بھی امیہ کی تقلید میں گذر گئیں تو آخر کار عامی تغیرات یہیں ایسے سمجھے گئے کہ گویا اسی طرح زمانہ رسول خدا سے ہوتے ہوئے چلے آ رہے ہیں۔ لیکن جبکہ مادہ سلطنت بھی عیناً کمی اور اہمیت کی نسبت تحقیق تفتیش شروع ہوئی تو فلاں امریں زمانہ رسول خدا کیا عمل اور آنہ تھا اس وقت ہر بات کھلائے گئی لیکن چونکہ عمل اور آنہ مانہ رسول خدا نے تو قید کتابت میں تھا اس سوکا اہمیت پر غیر صرکم کوئی خاندان ایسا نہ کا لاؤں میں تحریت بھی امیہ نے اٹھانے کیا۔ اور عمل اور آنہ مانہ رسول خدا اونکے سینہ سینہ چلا آ رہا ہوا سلسلہ بہت باتوں میں غیر لوگوں سے عمل اور آنہ مانہ رسول خدا معلوم ہو سکا اور چونکہ اہمیت پر غیر کبیر فراہمی مانہ میں بھی بخوبی خلفاء بھی عبا عبا احمد لوگ بچھوٹے ہوئے اور اون سے مسائلہ میں خدا کرنکی جرأت نہ پائی۔ سلسلہ بہت سے امور موجود زمانہ بھی امیہ قائم رکے اور شافعی ابو یوسف وغیرہ متاخرین کی کوششیں کا اونی تجیکافی برآئندوا۔ مگر تاہم نہیں بہت اجتناد امام ابو حنیفہ کے انھوں نے سیقید کامیابی حاصل کی اور جوں جوں زمانہ بھی امیہ کو بعدہ تو گلیا زمانہ رسول خدا کے آنے کا کشف ہوئے گئے کہ اس سو قدر تقویٰ کے تبریز کی اہمیت صحت اہمیت میں مندرج ہیں کہ

اوں پر عموماً اہلسنت کا عمل نہیں ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ شیعہ اپنے عامی عقائد کا ثبوت اتنا کو  
مندرجہ صحاح اہلسنت سے یہی سکتے ہیں۔ اب اگرچہ پاک شریعت ائمہ ایضاً حدیث مندرجہ چھین سے خلاف  
اچھتا و امام ابو حنیفہ کے پائے جاتے ہیں اور چھین کے روایات کی صحت اور نہیں ہام اہلسنت کو  
کلام نہیں لیکن محضر اسوجہ سے کہ جب ہم قدیم سے مقلد امام ابو حنیفہ کوین تو پھر اونکی تقلید  
لیکے چھوڑ دین اب تو بہت میں جائیں یاد و ذرخ میں جسکے نام پر کیا نہ ہو بک چکے ہیں اوسی  
تقلید کیسے چھوڑ دین میرے نزدیک امام ابو حنیفہ اپنی محبوبیت کی خوب جانتے تھے اور سمجھتے تھے  
کہ نبی مسیح کی سلطنت کے اثر سے آثار نبی مسیح رسول خدا کا انکشاف کامل طور سے اس زمانہ  
میں نہیں ہو سکا ہے اسلئے وہ اپنے شاگردوں کو حکم دیتے تھے کہ اگر مرے قول کے بخلاف صلیت  
نہ ہتہ ہو تو یہے قول کی پابندی نکال لیکن شاگردوں کو اوس تاریکی کا شکار امام ابو حنیفہ اس قصیت کو  
انقلاب امام ابو حنیفہ کے اس قصیت نے کوئی بہتر نتیجہ پیدا نہ کیا کاش امام ابو حنیفہ اس قصیت کو  
تشریف کے ساتھ کرتے تو اونکے صحاب سے سترہ ری بات سمجھ کر خاموش نہ ہتے اور بوجوڑا  
افک کا رواج ہوں پاؤ نکلہ بھر علیاً فرستکریں اسکی بھی نوبت نہ پہنچتی۔ صحیح سماری ہیں  
جیلیں نعمات میں امام ابو حنیفہ پر طعن کیجئے گئے ہیں اسی طرح امام شافعی اور اونکے اتباع نے  
ہتھ دلیلی کے ساتھ لئے طاعن کا اٹھا کیا لیکن جنہیوں نے اس سوچت یہ عدو دنیا وی پیسی  
عذیزی کی کہ اون طاعن کو سترکو سے ختیار کیا۔ اگر ساکت نہ ہوتے تو جاب شافی وے نہیں  
سکتے پس پہنچتے و سوت بڑا سو جاتے لیکن اس سوچت کا سکوت کام گری۔ فیروز شافی کی قیمت  
بے شمار ہے اسکے غارہ کیا کہ امام صدیعیت اور اونکے ائمہ پوچھیں کے فتوے دیے گئے اور

اید خوفیوں کی جانب سے چاروں نزہب کے برق ہوئی کا اعلان کیا گیا جب مخالفوں نے پہنچنے والی یہاں پر ملتوی دیکھی ہے جسی رطاعن سے باز رہے اور یہ حصار بیویسف وغیرہ اصحاب امام اجوفیف سلطنت بنتی عباس کے قاضی الفضیلت مقرر ہوئے اور یہ طریقہ عام جاری ہو گیا کہ ملک اور شہزادوں میں قاضی اور مفتی اور امام اور مودن اور حلم سوئے خفی نزہب کے دوسرا مقرر نہ ہو اس وجہ سے نزہب جنگی تاجم حاکم حاکم اسلاہم میں بھیل گیا کافی نظیر اس امر کی ملک مصروف کی تبدیلی نزہب ہے کہ بڑا سلسلہ بھین فاطمہ تقریباً تاجم حاکم مصروف کا نزہب شیعہ تھا اور جب اہلسنت کی عمل اداری ہوئی اور قاضی مفتی جس نزہب کے مقرر ہوئے وہ ہی نزہب ملک میں رائج ہوا یعنی کبھی حاکم خفی ہو گیا اور کبھی شافعی ہو گیا۔ ابتدائی زمانہ میں وجود نزہب شیعہ کم شایع ہوا اور دیگر نزہب جو بخلاف اسکے تھے رفراز فرون ترقی پاتے رہے اسکی یہی وجہ تھے کہ قریب اکیس سال تک حاکم اسلام میں بنی امیہ کا دخل ہا اور وہ دشمن خاندان رسول اللہ کے تھے جسکا نزہب شیعہ ثابت ہوا اور طرح طریقہ خیانت پرین حضرت قبیر اور حضرت کیم وغیرہ ایک جماعت کی تھی زمانہ معاویہ سے لیکر آخری خلیفہ اموی تک اسی نزہب شیعیانیت سے اٹھا نہیں کھا انکے بعد تکون کی سلطنت میں بھی سیہی حال رہا اور شیعوں کی حیثیت سے اٹھا نہیں کھا انکے بعد تکون کی سلطنت میں بھی سیہی حال رہا اور شیعوں کی حیثیت سے اٹھا نہیں کھا اس طرح شایع کرنے نزہب اہلسنت و جماعت کے قاضی و مفتی نواصی میں سے چھانٹ کر مقرر ہوتے رہے سادا تک کو باشنا یا اس امر کے لئے

ذہب شیعہ نو عمدہ قضا نہیں ملتا تھا۔ اکثر سادات نے بطبع عمدہ قضا پنے آپ کو شیخ خاہ کیا اور اس خیلے سے عمدہ قضا حاصل کیا۔ اب اونکو پھر سید ہونا شوار ہو گیا جیسے قصبہ نگاہور کے حضرات کا بغل چھاپیا کر کرہی تھیں کہ ہم سید ہیں اور ہمارے بزرگوں نے بطبع عمدہ قضا شیخ ہونا قبول کر لیا تھا اور سیادت کو چھپا پایا تھا اب ہمکو پھر سید ہو جیکہ شیعوں سے زمانہ ایسا ناسازگار رہا ہو پھر شیعوں اور ترقی کی امید کس طرح ہو سکتی تھی ہاں اس لئے ہب کا قائم رہنا باوجود واس کثرت حوادث کے بیشک مجزہ اور خرق عادت ہے اور اس ذہب کے سرحد ہٹلی بہت بڑی لیل ہے اگر کسی وسر سے ذہب پر باوصف اوسکے عروج ہو جائیں کہ جیسے ہوادٹ پر تھے جیسے کہ ذہب شیعہ پر اسکے عین ایام حداثت سے پڑے ہیں تو میں سچ کہتا ہوں کہ وہ ذہب پنج دنیا دے اور کھڑا ہتا اور دنیا بین کوئی اوسکے نام سے بھی کاہ نہ تھا۔

لکن ششم قوت نماز فرضیہ کے بیان میں قوت کے معنی دعا مانگنے کے ہیں اور اصطلاح فقیہین قوت سے وہ دعا مارا ہے کہ جو نماز کی دوسری رکعت میں بعد ختم قرات قرآن قبل از رکوع پڑھی جاتی ہے۔ اہلسنت و اجماعت نے مثل رفع میں وغیرہ اسکو بیک کر دیا ہے۔ اور شیعہ اوسکو فرض سمجھ کر ادا کرتے ہیں اور کوئی نماز ایسی نہیں ہے کہ جس میں قوت نہ پڑھتے ہوں۔ علاوہ اسکے کہ قرآن پاک میں قوت پڑھنے کا صاف یہ حکم کہ قومِ ملہ قاتلین موجود ہے صحابہ اہلسنت سے یہ بھی ثابت ہے کہ مذکورہ جناب سرور کائنات نے تمازین قوت پڑھا ہے اور اپکے بعد صحابہ نے بھی تک نہیں کیا ہے لیکن حضرات اہلسنت و اجماعت باوصف حکم خدا اور رسول کے اسکو تک کرتے ہیں اور شیعوں پر باتی مقام پڑھتے ہیں۔

ہمارا مقصود اس موقع پر یہ ہے کہ ہم اس امر کی تحقیق کریں کہ آیا احادیث مندرجہ کتابت ہے نہ تھے  
 سے قوت کا کچھ وجود پایا جاتا ہے یا شیعوں نے ہی بر عجم جمال اسکو اختراع کر لیا ہے پس اگر اس اس  
 صحیح ہے نہ تھے سے یہ ثابت ہو جاوے کہ رسول خدا صلعم بھی ہر غار فرضیہ میں قوت پڑھا کرتے تھے  
 تو پھر کسی شیعوں پر اندر ارض کر زیکا موقع نہیں کا چنانچہ تحقیقات سے ثابت ہوا ہے کہ جناب  
 مسروکات صلعم و قتنیہ غارون کے قوت میں ہر قسم کے مختلف فعایں پڑھا کرتے تھے جیسے  
 کہ ضعفاء مسلمین کی حماصی و راشد ام شرکین کے حق میں یہ دعا مانگتے تھے اور بعد آنحضرت صلعم  
 کے شیوه فقط ادعا یہ ماثور ہے قوت میں پڑھتے ہیں مثل اللہ ہم اغفر للمؤمنین والمؤمنات  
 واللہ ہم اغفر لئا ولهمنا وعافنا وغفو عننا اللہ واللہ صل علی محمد وآل محمد اب جو ہم  
 سعیرہ حدیث ہے نہت و الجماعت کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تو پایا جاتا ہے کہ صحیحین میں اس  
 قوت غار فرضیہ کا باب ہی جدا ہے جسکو باب قوت و قدر سے کہ جبی تعلق نہیں قوت پر کا  
 باب جدا ہے اور دیگر غار ہا سے و قتنیہ کے قوت کا باب جدا ہے چنانچہ صحیح بخاری میں قوت  
 و قدر سے علی ہے ویگر غار فرضیہ کے قوت کا باب ہے اور اوسمین روایت ہے حد شنا معاذ  
 فضلہ قال حدثنا هشام عن یحییٰ بن ابی کثیر عن ابی سلمہ میں عبد الرحمن عن عبادی  
 هر یوں قال لا قریب صلواۃ النبی صلی اللہ علیہ وسالم و علیہ الرحمۃ الرحمۃ  
 النہمۃ والغشاؤ صلواۃ الصیح بعد ای قول سمع اللہ مل من حمل کافید عوالم المؤمنین ولیعن  
 الکفار یعنی کہما ابوہریرہ نے کہ قربت کروں میں تم سے یعنی دکھلاؤں میں تکون نہ رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسالم و علیہ الرحمۃ الرحمۃ (پھر فسیر کرتا ہے اسکی اولیٰ) کہ ابوہریرہ قوت پڑھا کرتے تھے کہ عت آخونا نظر اور

خازن عشا اور نماز صبح میں بعد کہنے سمجھ ائمہ من حمد کے پیش و اوس قنوت میں دعا کیا کرتے تھے  
واسطے مونین کے اولین کرتے تھے کفار پر۔ اگرچہ اس روایت میں بالتفصیل غماز عصر اور غرب کا  
ذکر نہیں لیکن قہر نیپہ دلالت اسی اہم کرتا ہے کہ ادن مجاز فیضین بھی قنوت پڑھا جاتا تھا۔ اور بالتفصیل  
اوکا نام بیان نہ کیا ہے وجبہ ہے کہ عصر اور ظهر ملکا کر پڑھی ہوں اور غرب کو عشا سے ملا کر پڑھا گواہ اور  
راوی نے بالتفصیل اکثر کیا یہ کہ راوی کے سامنے یہ تین مجازیں ہی ابوہریرہ نے پڑھی ہوں کیونکہ  
عصر و غرب میں پڑھا قنوت کا ایمان نہیں کیا گیا ہے۔ وَسَرِی یہ کہ بعض لوگونکو یہ گمان  
ہوا ہے کہ شخصت صلعم نے کسی ضرورت سے چند روز نماز فرضیہ قنوت پڑھا تھا پھر ترک کر دیا۔  
جس کا ذکر اکثر کرتے ہیں و تو ایسی مدرج ہے لیکن اس روایت سے معلوم ہوا کہ جب سروکانتا  
ہمیشہ مستقل طور سے مجازیں قنوت پڑھا کرتے تھے اور جن لوگوں کو ترک کر دینے کا گمان ہوا اسے  
وہ غلط ہے قنوت ترک نہیں ہوا لیکن جن قبائل پر مخصوص صابد عاکر شیکا ذکر کرتے ہیں میں مدرج ہے  
بعد رفع ضرورت اون قبائل پر قنوت میں بعد عکیا جانا ترک ہوا تھا۔ اگر قنوت ہی مجازیں ہر لے  
چند روز ہوتا تو ابوہریرہ جسیے مشہور صحابی بعد رسول خدا صلعم ہرگز نماز فرضیہ میں قنوت نہ پڑھا  
کرتے۔ علاوہ اثبات قنوت کے یہ امر بھی ثابت ہوا کہ کفار اور مستحقین لعن پرچھی لغت کراورت نہیں کیا  
ایک جزو ہے نگداں بے جمال اونکے جو یہ سمجھتے ہیں کہ کفار اور مستحقین لعن پرچھی لغت کراورت نہیں کیا  
ایضاً صلح نمازی بطریق ابوالیمان۔ ابو بکر و ابو سلمہ اپناء عبد الرحمن سے روایت  
نمایز رسول خدا صلعم کے لکھتے ہے کہ ابوہریرہ نے بتلا ایکم رسول خدا صلعم سلطراخ نماز پڑھا کرتے  
تھے وہ دونوں بھائی کرتے ہیں کہ بعد بیان کرنے طریقہ نماز کے ابوہریرہ نے بیان کیا کہ رسول خدا

صلعہ مسٹریت نماز پر حاکم تھے وہ دونوں بھائی کہتے ہیں کہ بعد بیان کرنے طریقہ نماز کے ابوہریرہ بنی بنیان کیا کہ رسول خدا صلعم بعد رکوع کے قتوت میں مسلمانوں کے حق میں ہر ہزار نامہ لے لیکر دعا خیرتے اور اسی طریقہ کافروں کے حق میں نامہ بنام بدعا فرماتے اس طریقہ  
اللهم ابْنِ الْوَلِيدَ وَسَلِمْ بْنَ هَشَامَ وَعِيَاشَ بْنَ أَبِي رَبِيعٍ وَالْمُسْتَخْفَى  
من المؤمنین اس خداوند تعالیٰ بحات دے ولید بن ولید (برادر خالد) اور سلمہ بن هشام (بزرگ ابوہبیل) اور عیاش بن ابی ربیع اور دیگر صنف اہم مؤمنین کو اللهم اشد دو طبقات علی مضر  
خداوند ساخت کر اپنے ہذا کو اپنے قبیلہ ضر کے وجہ ایسا سین کسی یوسف اور اے  
خداوند اونکی سالوں کو نشل قحط سالی یوسف عليه السلام کے کر ہرروی ہے کہ سیرت و عائی  
انحضرت صلعم تھیں میں کوئین نے خلاصی ہر بحات پائی اور شرکیں پریات برس تک دلیلی قحط  
معنی یہم پاک شخوان اور مدار کھانے لے گے معلوم ہوتا ہے کہ ایسی روایات سے لوگوں کو شہید  
ہوا ہے کہ بعد رفع ضرورت حضرت نے قتوت ترک کر دیا ہو گا لیکن تحقیق یہ ہے کہ قتوت ترک  
میں ہوا صرف دعا یعنی قتوت کی وقتاً فوتاً موافق ضرورت اور حاجت کے بدلتے رہے  
ہیں جیسا کہ شیخ الاسلام شرح صحیح بخاری میں درج ہے کہ طحا وی نے ابن مسعود رواۃ  
ہیں ہے کہ انحضرت صلعم نے دلت ایک ماہ تک ہمیشہ ہر نماز فرضیہ و قبیلہ کے قتوت میں عقبہ اور  
کو ان پر بدعا فرمائی ہے اور دیگر اہل سیرہ اور محدثین نے بھی اسی قدر کو لکھا ہے کہ اسی  
مدرس و مساجد النبوت و روزہ الناجیات و الحجۃ و خیر و چونکہ سیل روایت میں تین نمازوں نظر  
در عشا اور فجر میں قتوت ہونا برداشت ابوہریرہ رضیت ہو جاتا ہے اور حکم کہ چکے ہیں کہ دیگر نمازوں میں

بھی قوت خالیکر راوی سے افسکا ذکر رہ گیا۔ اب ہمکو ہمارے قول کے موبایک اور حدیث مرویں  
بن مالک مشہور صحابی کی صحیح بخاری میں مسیب ہوئی ایضاً صحیح بخاری حداثاً

عبد اللہ بن ابی الاسود و قال حداثاً اس معیل ابن علیہ عن خالد الحذار عن ابی قلاباً

عن النس قال كان القوت في المغرب والفيروزاني انس سے مروی ہے کہ قوت مغرب اور جر

مین تھا پوکل خارج از نہیں قوت روایت صحیح ہے ثابت ہو چکا ہے تو پانچوں نمازیں ضرور

قوت تھا اور جبکہ رسول اللہ صلیم نے نار و روزات نمازیں قوت پڑھا ہے تو فرض ہوتا

اسکا مسلم ہے اور ترک کرنا اسکا ترک فرض ہے اور تادم وال پسین حضرت کاماز میں قوت

پڑھنا سطح ثابت ہے کہ شیخ الاسلام میں ہے کہ عبد الرزاق نے بطريق ابی جعفر

یازی انس سے روایت کی ہے کہ آنحضرت صلیم ہمہ شیخ نماز فجر میں قوت پڑھتے تھے اسدم

ٹک کر دنیا سے جلت فرمائی۔ محدثین اور اہل سیرہ نے لکھا ہے کہ جب حضرت عمر حبیب شریف

بیوی لیکر اولیس قرنی کے پاس پونچھے اور بعد اپنی عاصم و سلام اولیس قرنی سے طلب

و عاکر نیک کے اپنے حق میں ہو سے تو اولیس نے جواب دیا کہ میں ہر نمازیں دعا کرتا ہوں اللهم

اغفر لله ممْنوناً و المُؤمِنُاتُ أنتَ بِهِ تَحْمَلُ حُقُوقَنَا فَهُنَّ تَحْصِيدُنَّ عَلَىٰ كَيْفَيْهِ

تو اس دعا کے شامل ہو۔ اگر زہین ہوتا تو مستحق دعا نہیں ہو۔ اس سے ثابت ہوا کہ بعد رسول خدا

صلیم کے عطا راست ہر نمازیں قوت پڑھتے تھے۔ یہ اولیس قرنی وہ ہیں کہ جو زمانہ رسول خدا

میں نظرہ اولیا اندھیں شامل بھی جاتے تھے۔ اگرچہ رسول خدا صلیم سے ملاقات اونکی

نہیں ہوئی لیکن عاشق نزار رسول خدا کے تھے حضرت عمر حبیب شریف بیوی اولیس کے پس

لیگئے توجہ تبلیغیا لیکن اون سے باخلاق پیش نہ آئے اور دعا کرنے سے بھی گز نہ کیا۔ زمانہ خلافت  
اصحاب ثلاثہ میں وہ کسی خلیفہ کے پاس نہیں آئے مگر جس وقت جناب امیر المؤمنین علی مرتضی  
سلام ائمہ علیہ السلام خلافت ظاہری پر چبوہ افروز ہوئے اولیس قرنی بشوق زیارت امام  
بیحق و باشیاق غرا و شہادت خدمت حیدر کراں میں حاضر ہوئے اور مشمنان میں سے کرا کر  
غرا میں شہید ہوئے۔ البتہ فرما تجہیزات ہے کہ حضرت اولیس قرنی سا بزرگ حضرت علی  
کی طرف مطلق توجہ نہ کرے اور حضرت علی کی خدمت میں نہایت شوق سے حاضر ہو۔ اور نہیں  
جس میں باز خلفاء ثلاثہ میں کفار نصارا اور مجوس پر چہاد جاری تھا اوس میں اونکو شوق غرا  
و شہادت پیدا ہوا اور جیکہ حضرت جاہل المکافر والمنافقین معاویہ بن ابی سفیان سے برس  
غرا و جہاد ہوئے اوس وقت سے کمال الشیاق سے خواجہ اولیس نے اپنے وطن بالوق کو ترک  
کر کے ملائیت جناب حیدر کراختیار کی اخیلعت فخر و شہادت سے مخلع ہوئے  
کہ من ہستم تسبیح رکوع و سجود کے بیان میں اگرچنان تسبیح میں باشہم  
و سفی زیادہ اختلاف نہیں ہے فقط سیحان بنی العظیم تو رکوع میں اور سیحان  
ربی الاعلی سجدہ میں تین تین بار پڑھتے ہیں اور شیعہ بھی ایکین تسبیح کو باضافہ لفظ و بحمد  
و شکر میں بعض ادعیہ ماثورہ پڑھتے ہیں اور مابین سجدہ تین و عاء طلب غفرت بھی پڑھتے  
جسکو ہستم نے قطعاً ترک کر دیا ہے۔ ہستم کے فقہاء میں بار و میں مختلف ہیں امام رضا  
اور امام شافعی مستحب سمجھتے ہیں رکوع و سجود میں پڑھاہر و عاء ماثورہ کا اور ابو حنیفہ اور  
احمد فقط اسی میں ترک کر دیا ہے اور حنفی شیعہ شیعہ اسلام شافعی صحیح بھی

نے اسی باب کے اندر لکھا ہے کہ نہ دشافعی و مالک رغماً فرضیہ ہر چو اہم جو انداز ادعیہ با ثورہ  
و فرقابو صحیفہ و اس سے ہے است کہ مسئلہ بار بسیان رسی اعظم درکوع و سبحان ربی الاعلیٰ رحیم  
بسو انرب ہم متوجہ ہوتے ہیں اس امر کی تحقیقات کی طرف کہ احادیث صحیحہ و صحیح بجا ہیں  
رسول خدا مسلم کی نسبت رکوع و سبحان میں کیا پڑھنا ثابت ہوتا ہے آیا امام ابو حنفی کے قول  
کی تائید ہوتی ہے یا شیعہ المیہ اور امام مالک شافعی کے طریق کی سند ہوتی ہے چنانچہ  
 واضح ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم شیعہ پڑھتے ہیں تسبیح و تحمید پڑھا کرتے تھے اس تعلق  
بھی کرتے تھے۔ دیکھو صحیح بخاری کے باب ذکر تسبیح رکوع و سبحان کہ مروی ہے و عن  
عائشہ رضی اللہ عنہا کہ ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم کی تراث یقول فی رکوعہ و تسبیحہ سبیح آناث اللہم۔ و بنی  
و بھر لکھ۔ واللہ حتم اشغرنی یعنی حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اشرک رکوع و سبحان  
ہیں کہا کرتے تھے۔ سبحانک اللہم تسبیح ہے اور ہم معنی ہے سبحان ربی العظیم و علی کے  
اور بنی و بھر کے (تحمید ہے اور ہم معنی ہے و بھر کے جو شیعہ کہتے ہیں) اور اللہ اغفر لی  
اریہ ادعیہ با ثورہ میں سے ہے کہ شیعوں کے نزدیک سجدہ و بایں سجدہ اسکو پڑھتے ہیں کوئی  
جھت نہیں اور علی العوام شیعہ بایں السجدہ میں اس دعا کو پڑھتے ہیں۔ صحیح بخاری میں یہ بھی  
مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تسبیح مذکور بالا کو باشال فرمان آئی پڑھا کرتے تھے کہ قرآن  
شرف میں وہ ہے فسبیح بھر لکھ و استغفار یعنی اس تسبیح کی ساتھ حمد رائے کے  
یعنی یاد کر لکھنگی رب اپنے کو ساتھ حمل اوسکی کے یعنی تسبیح اور تحمید دونوں کو مالک کر لے اور اس  
طلب آہزش کر۔ اب علوم ہو اکہ سبحان ربی العظیم و بھر پڑھنا فرض ہے اور لگر بھر کے

ساتھ شامل نہ کیا جاوے تو فرض ترک ہوتا ہے اور جو کوئی اسکے ترک پر اصرار کرے وہ قطعی  
کافر ہو جاتا ہے۔ ایسا ہی طلب بعفوت بھی ان تسبیح میں شامل کرنا فرض ہے۔ اور تاریک  
مشنگار تحریک کے ہے۔ اب حضرات حنفیہ کا م Hispan سبحان ربی العظیم واعلیٰ ٹھنڈا تحریک  
دینے چاہیے کہ رضاخواز ترک فرض ہے اور جب ترک فرض ہے تو نماز کا داہو نامعلوم۔ اور حضر  
حنفیہ میں سے اپنے قول پر صدر موتا ظاہر ہے کہ ترک فرضیہ پر اصرار کر نہیں اور شرعاً کیسا نہ کا  
شکر کیا جاتا ہے۔ بیان خطاء اجتہادی کا حیلہ بھی کہا گر نہیں ہے فالمحتد بر ولی الہا اول

کہ بیان مکث میں السجدہ تین کے بیان میں فہریب المہنست ایجات  
میں خصوصاً حضرات حنفیہ میں مکث میں السجدہ تین یعنی دونوں سجدوں کے درمیان میں  
تو فرض کرنا ضرور نہیں ہے وہ کوئی دعا اس موقع پر پڑھتے ہیں بلکہ ایک سجدہ کے بعد فوراً  
بائی تو قوف دوسری سجدہ ایسی طرح کرتے ہیں کہ سجدہ اول کے بعد پورا سر جھی نہیں سے اونچا  
نہیں کرتے جلسہ کرنا اور ٹھنڈا تو درکن اسی۔ اور فہریب شیعہ امامیہ میں سجدہ اول کے  
بعد جلسہ کرنا اور استغفار ٹھنڈا لازمی ہر ہے اور شیخ الاسلام شرح بخاری کے باب  
المکث میں السجدہ تین میں لکھا ہے (ومستحب است نزد امام احمد بن حنبل کہ بگوئیں یا  
دو سجدہ و رب اغفرلی و تکرار کن لازم اچنڈا) اور فہریب شیعہ میں بیان السجدہ تین پڑھتے ہیں  
استغفار اللہ ربی من کل خ نب جو ہم معنی دعاے مجوزہ امام احمد بن حنبل کے ہے غرض کے  
جہانگیر تحقیق کی نظر سے دیکھا جاتا ہے تو مجملہ ائمہ اربعہ مہنست کے فقط ایک امام  
اب حنفیہ مخالف فہریب المہنست رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں منقول ہیں دیگر ائمہ کسی کسی سلسلہ میں

اہل بہت بنوی کے موافق ہوئے ہیں مگر امام ابوحنیفہ صاحب ہر مسئلہ میں مختلف ہیں اور اس علوم ہوتا ہے کہ دین و انسانی اختلاف کیا ہے اور زیادہ حیرت یہ ہے کہ اسیات کو عام و خاص سب جانتے ہیں کہ نہ ہب امامیہ کی تدوین جناب امام جعفر صادق علیہ السلام کے زمانے میں ہوئے اور امام ابوحنیفہ کو حضرت صادق علیہ السلام کی شاگردی کا بھی عوائقے تھے تو ظاہر ہے کہ مگر ائمہ اہلسنت و جماعت ناد انسٹیگی کی حالت میں بعض سائل میں مذہب امامیہ سے متفق الرأی ہو گئے ہیں اور امام ابوحنیفہ بوجہ شاگردی اکثر سائل نہ ہب امامیہ سے واقف تھے اسیلے انہوں نے قصداً اون مسائل سے اختلاف کیا ہے چنانچہ نہ ہب حنفیہ کا ایک اصولی قاعدہ سوچت تک یہ محرج ہے کہ لگر کسی روایت میں باہم اہلسنت اختلاف ہو اور ایک صورت خلافی موافق قول اہل تشیع کے واقع نہ ہو اور وہ مسے خالف اوسکے اور استاد و نوکے برائیوں نے صحت اور اعتبار میں تو حنفیوں کو لازم ہے کہ اوس روایت کو قبول کریں جو مخالف ہو نہ ہب شیعہ کے اور اوسکو ترک کر دیں جو شیعہ علییم السلام کے زمانہ میں بھی بعینہ یہی خلافت تھی۔ شواہد النبوة جامی میں لکھا ہے کہ حضرت فقیر اور حضرت کیل کو زمانہ میں اس جرم پر جان نے شہید کیا کہ انہوں نے اسکے کفے سے نہ ہب علی این اپنی ہاتھی ترک نہ کیا۔ اماون شیعہ عیاسی نے جیساں حضرت امام رضا علیہ السلام کو اپنا ولیعہ مقرر کیا تو عینہ کی خاتمہ پڑھائی کو عینہ کاہ میں آپ کو بچھا اور حسیبو قت آپ عینہ کاہ میں پونچھے تو ہر ایک قصاص نہ ادا بھی باکرا نام آپ کے پیچھے

نماز پڑھنے سے انکاری ہو گیا کہ یہ تو اپنے طریق کی نماز پڑھاویں گے ہم انکے پیچھے نماز نہیں  
پڑھنے جنفی یا شافعی نہ ہب کا ایک جاہل اور ملحد اور فاسق و فاجر فیل قوم کا ادمی بھی اگر  
نماز پڑھانے کو کھڑا ہو جاتا تو عوام الناس ہست خوشی سے اوسکے پیچے نماز پڑھتے اور کوئی  
نہ تو ایک ان امام ضماعلیہ السلام چونکہ جگر گوشہ رسول مختار اور غایت درجہ کے عالم اور فضل  
اور زادہ اور عابد تھے جنکی بزرگی میں اہل خلاف کو بھی کلام نہیں اونکے پیچے نماز پڑھنے سے شہر  
کے عوام اور خواص انکاری ہو گئے اور کیوں انکار نہ کرتے اس لئے کہ رسول خدا نے فرمایا ہے  
اُف تارِكَ فِيْكُمُ التَّقْلِيْدُ كَتَابُ اللَّهِ وَعَتْرَتُ اَنْ قَسْكَلَمْ بِهِمَا لَنْ تَضْلُلُوْ اَعْدَى لِيْسَ حِلْبَرَه  
مدارِ ہدایت اونکے تمسک پر اور بدراضالت اونکے ترک تمسک پر قرار پاچکا ہے تو ظاہر ہے  
کہ فضل ایزدی جسکے شامل حال ہے اور بدایت پانا اوسکے مقدار میں ہے وہ ضرور قرآن پاک  
اور عترت صاحب لاک کی پیروی کر گیا اور گم گشتگان باویہ ضالت کی خود بخود ایسی  
عقل نامی جاویگے کہ امام ضماعلیہ السلام جیسے پیش نہ کے پیچے نماز پڑھنے سے انکاری  
ہوں سچان اندھاوسن فروج پاک جناب سرور کائنات پیش امت کے افعال سے کیا راضی  
ہوئی ہو گئی کہ جب اونکے جگر گوشہ کے پیچے نماز پڑھنے سے انکاری ہو گئے اور یہ قسم کے فساق  
و فجار کے پیچے نماز نہ پڑھی ہو گئی کیا خوب تعمیل و صیت رسول خدا کی کیجانی ہو ویسی علوا  
الذین ظلموا بای منقلب ینقلبون و ایضاً صیح بخاری کے اسی باب پیشی کیث  
بین السجدتین میں مروی ہے کہ جناب رسول خدا صلعم جس قدر توقف کر کے اور بحود میں کرتے تھے  
او سیدر و فو سجدتین کے درمیان میں وقف کرتے تھے وہ وہ احمد بن شناعہ بن عبد اللہ حمد

قال حد شنا ابو احمد محمد بن عبد اللہ الرزیبی قال حد شنا صدیم عن الحنفی عن علی

بن ابی لیلی عن الدباء قال کان صحیح النبي صلی اللہ علیہ وسلم و کوئی وغیرہ میں بہرہ، السجود

قریباً میں السواء یعنی بر لبین عاد و بیت شکر اپنے کام انجام دتے تھے اسی کے سچے بر لبین اور کوئی

وقوع و بین السجدين میں عرصہ قریب قریب بر کے ہو تو اسکا اختنی تھی کہ عرصہ بین السجدين اپنے

ایک سجدہ اور کوئی کو سجا لاتے تو سید قدر عرصہ کا لپا پایہ نہ ہو ایسی وان کے قعود فرماتے

و ایضاً صحیح بخاری کے اسی باب میں دوسری حدیث بطریقہ سلیمان بن حرب

عن ثابت عروی ہے کہ ثابت نے کہا کہ انس بن مالک نے ہمہ طریقہ غازی سعول خدا کا

بیان کیا کہ حبیط روح وہ پڑھا کرتے تھے اور انس بن مالک بعد کوئی استقدام عرصہ کے

خطرے ہوتے اور دیان و سجدوں کے لئے دیر تک قعود فرماتے کہ لوگوں کو مگر ان ہوئے

کہ یہاں کان غازی میں سے کوئی رکن بھول گئے ہیں کہ جسکو یاد کر رہے ہیں سکر واہی بر خال

اوون لوگوں کے کہ ایک قعدہ میں دو سجدے کرتے ہیں اور پھر دعویٰ ایسا ہے سنت رسول

صلیم کا کرتے ہیں صحیح بخاری کی نسبت عوام میں سنت و بجماعت کا اجماع و اتفاق ہے کہ وہ

بعد قرآن اصح الکتب ہے اور روایات اوسکی سب صحیح ہیں مگر امام ابو حنفیہ کا اجتہاد بالکل

خالف احادیث صحیح کے ہے اور اونکے مقلد ویدہ و دانستہ حکم خدا و رسول کی مخالفت اونکے

مقابلہ میں جائز اور درست جائیں

رکنی ستم جلسے یعنی قعدہ بعد سجدتین کے بیان میں واضح ہو کہ

السنت و بجماعت سجدتین رکعت اول ثالث کے بعد جلسہ قعدہ نہیں کرتے رکعت

لے کر وہ شیعہ نہ تو پیغمبر وہ نہ شمشاد قدم کر کرے ہیں اور باقی دو کرعت و فتویٰ میں سجدہ سے ہے اور مکر نعیم و نبی کے کھڑے ہو جاتے ہیں اور حضرات غنیمہ اس اہمین نبی و محدث مخصوص ہیں۔ اور شیعہ نبی اور کھانقاہ و فتویٰ میں بعد سجدہ میں جلسہ کرتے ہیں اور بعد جلسہ میں یقین کر کر کھڑے ہو جاتے ہیں۔ اما ہذا غنیمہ کے نزدیک سے یہ ہر طریقہ وہی سچے ہے کہ حضرات غنیمہ یہاں تک مخالفہ کرتے ہیں جس کے بعد جہاد و نکاح پر مخالف ہیں اور حجت میں کوئی تحقیق کر لیا چاہتے ہیں کہ بردمی حادیث صحیح ہو یہی الحسن حضرات غنیمہ کا طریقہ ہے کہ طریقہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم پر ہوتا ہے یا حضرت کے طریقے سے ایک طریقہ صحیح ایک طریقہ پایا جاتا ہے اور شیعہ متعین سنت نبوی ثابت ہوتے ہیں چنانچہ صحاح الحسن و الحجات سے یہ مزاجات ہوں کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی کعات و قریبیتی اول و سوم میں بعد سجدہ و نکاح کے جلسہ کر کھے اور بعد جلسہ میں پر ما تھیک کر کھڑے ہو کرتے تھے چنانچہ صحیح بخاری میں ہر وہ ہے حدث ثنا محدث بن الصیاح قال حدثنا هشیم قال اخربنا خالد الحناء عن ابی قلابه قال اخربنا مالک بن الحویرث اللیثی انہ را مالک صلی اللہ علیہ وسلم فذا کان فی وتر من صلواتہ میں حضن حتیٰ یستوی قاعده ایعنی ابی قلابہ نے کہا کہ صحیح مالک بن حویرث لیثی سے خبر ہو چکی ہے کہ اوسی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو غماز پڑھتے ہوے ویکھا پس حبوقت کل اپ پلی او تسری کرعت تمام کرتے تو نکھڑے ہوتے تھے جتنا کہ برائے تہیمہ جاتے تھے۔ دوسری ایک اور روایت اسی ابی قلابہ کی سچوالہ مالک بن الحویرث ابڑا ایوب اسی باب صحیح بخاری میں ہروی ہے کہ ایوب ابی قلابہ نے روایت کی کہ ہماری مسیح

بین مالک بن حوریث آئے اور ہجہ علاوہ نمازو قنیتیہ کے خاز رسول خدا کی طریق پر پڑھ کر سنلائی ایوب کہتے ہیں کہ میں نے ابو قلابہ سے سوال کیا کہ رسول خدا صلیعہ کی خازکی یونکر تھی تو کہا کہ ہمارے اس شیخ یعنی عمر بن سلمہ کی خانہ کی یانند تھی۔ ایوب کہتے ہیں کہ یہ شیخ عمر بن سلمہ ہر انتقال پر تکبیر کرتا تھا اور جس وقت سر اور ٹھاٹھا سجدہ مانی سے جا بس کرتا تھا اور اعتماد کرتا تھا زین پر پھر کھڑا ہوتا تھا۔ حمل شنا معلی بن اسد قال حمل شا وہیب عن ایوب عن ابی قلابہ  
 قال جعلنا مالک بن الحوریث فصلی بنافی مسجدنا هذل افقال ای لاصلی بکم  
 و م ارید الصلوٰۃ لکن ارید ان ایکم کیف رأیت النبی صلیعہ بیصلی قال ایوب  
 فقلت لابی قلابۃ فکیف کانت صلوٰۃ قال مثل صلوٰۃ شیخنا هذل یعنی عمر  
 بن سلمہ قال ایوب و کان ذلک الشیخ یتم التکبیر و اذ ارفع راسه عن المسجد تا  
 الثانية جلس و اعتمد علی الارض شم فام حاصل طلب اس حدیث کا اوپر قریم  
 ہو چکا۔ اوزنیز کا اور حدیث کن چار میں بطریق محمد شیار عن ابی ہریرہ کوئی حسبیں  
 رسول خدا صلیعہ نے یہ حکم دیا ہم اسجد حتی تطمئن ساجد اشم ارفع حتی تطمئن  
 جالسا ائمہ یعنی بعد بجدون اطمینان کے ساتھ جا بس کرنا چاہیئے پسیچ اصرخو بے  
 منکشف ہو گیا کہ شیعہ ایسیہ اشاعرہ ایس فعل میں بھی متبع سنت رسول ائمہ صلیعہ کے  
 ہیں اور المہست و اکجاعت خصوصاً مقلدان حضرت ابو حنیفہ صریح مخالفت کرتے ہیں  
 وجہ ایقیل ای عکس منہ نام زنگی کافور ۹۰

کن دہم در باب قراءت رکعات اخرين واضح ہو کہ مذهب ائمہ

محتمل ہے کہ رکعت اخرين میں صرف سورہ فاتحہ پڑھے یا بجاے فاتحہ کے تسلیخ پڑھے لیکن تسلیخ کا پڑھنا مستحب سمجھا گیا ہے۔ اور اہلسنت میں سواب سے سورہ فاتحہ کے تسلیخ وغیرہ پڑھنا جائز سمجھتے ہیں حالانکہ شیخ الاسلام شرح صحیح بخاری میں بروائی علی وابن مسعود و عائشہ لکھا ہے وہ راویت علی وابن مسعود و عائشہ کے قرأت میکرہ دراویین فتحی خوانند را خرین و در راویت تسلیخ میکرند را خرین و ہم چین ابراء کیم شخصی وابن مسعود و سفیان ثوریہ رویت اور اسی شرح کے باب یقین فی الآخرین اخرين بفاتحہ الکتاب میں ہر قوم ہے۔ وازیخی وجوب فاتحہ در اخرين لازم نیا یہ دراویں راویت اب منذر از امیر المؤمنین علی رضی اعلی عنہ کہ گفت قراۃ کن در اویین و تسلیخ کن در اخرين میں سچ کہتا ہوں کہ لگر یہ راویت حضرت علی سے نتوقی تو اہلسنت و اجماعت ضرور الاجماع کے جلکہ تسلیخ پڑھ کر تے لیکن چونکہ در میان حضرت علی علیہ السلام کا آگیا اور اہلسنت کو بخی گفت حدیث شاقلین و نکانی تقلید و تمسک سے بچنا لازم آیا سائے اہلسنت تسلیخ پڑھنا جائز فراہم کر کن یا فتحم تشهید کے بیان میں باہم علماء اہلسنت و اجماعت تسلیخ نہ اولیں اختلاف ہے بعض واجب جاتے ہیں مثل امام ابو حنیفہ اور احمد بن حنبل کے اور حنبو و ابجہ نہیں جانتے جنہیں امام مالک اور شافعی وغیرہ ہیں مگر تشهید ثانی کے واجب ہونے کی کثر قابل ہیں جلسہ اولی میں فقط تشهید ہے اور جلسہ ثانی میں تشهید اور سلام و نو واجب ہیں اور بغیر تشهید اور سلام نہ از نہیں ہوتی اور علاؤۃ تشهید اور سلام کے بھی اختیار ہے کہ ادعیہ ماثورہ میں سے جو دعا چاہے پڑھے بعد تشهید اور تقبل سلام اور امام شافعی اور مالک کے

از دیک پکھا دعیہ یا ثور و پر سخا نہیں ہر قسم کی دعا دینی یا دینیوی پڑھ سکتا ہے کنافی شیخ  
الاسلام۔ واضح ہو کہ المہنست میں جس قدر روایات کا اختلاف تشریح کی یا بت ہوا ہے اوتا  
اختلاف کسی صورت نہیں ہے پھر تبیں صحابیوں سے جو میں تشریح ہو رہی ہیں اور سب  
مختلف الفاظ اور مختلف المعنی ہیں۔ ازان چھالی تری تشریح میا وہ تشریح میا کہ ایک  
تشریح بعد ایک میں مسعود کا جو سُمیٰۃ التھیات اللہ والصلوٰۃ ہے اسکو الامام ابو شیخ  
نے پسند کیا۔ اس اخذتار پر کچھ صحابی مسٹریہ میں برا احتلاف الفاظ ہر کوئی ہو اور دوسرے  
حضرت عید اشیارین عباس کا ہے جسکو امام شافعی نے اسلامی نظریہ کیا کہ اسکے اکثر  
کلمات مطابق آیات قرآنی ہیں۔ اور تیسرا تشریح حضرت عمر بن الخطاب کا ہے اسکو امام  
ماک نے ہموجہ سے اختیار کیا کہ راوی اسکا کہتا ہے کہ حضرت عمر نے برسنبر تشریح میں  
کیا اور اوس پر کوئی مقتضی نہ رہا باقی الکیس تشریح جو دیگر صحابہ سے ہر کوئی ہیں کہتے اتنا  
ہیں مندرج ہیں۔ اب جانتا چاہیے کہ تشریح کے معنی کوئی دیشے کے ہیں اور اصطلاح فقه  
و اسلامیہ میں ہر کوئی اشحد ان لا الہ الا اللہ و اشحد ان حمہل الرسول اللہ سے  
شرع المہنست میں کوئی پتہ التھیات کا نہیں گلنا کہ اسکا پڑھنا غائزین واجب ہو لے کہ  
حرف تشریح اور سلام واجب ہیں۔ اور تشریح کی جگہ جب طرح التھیات مروج ہوئی  
ایک عجیب لطیفہ ہے جو صحیح بخاری میں درج ہے یعنی ابن مسعود روایت کرتے ہیں کہ  
ہم رسول خدا کے پیچے غارہ پڑھتے تو وقت و عمار کے تھے السلام علی اللہ والسلام علی  
جہنمیل و میکایل والسلام علی فلان و فلان جب رسول خدا صلعم نے یہ بخاری

و عاصتی تو فریا کی خداوند تعالیٰ محتاج سلام نہیں ہے وہ خود سلام ہے اور پھر سلام کیوں بھیجتے ہو  
خدا کے تعالیٰ کی واسطے تھیات ہے جیسے یہ تھیات مکملی مکر تجربہ یہ ہے کہ یہ تھیات اپنے دعا مقرر  
ہوئی اور دعا کا موقع بعد تشریف اور قبل اسلام ہے نہ کہ تشریف پر مقدم کر دیا اور یہ جیسا کہ حضرت  
شیخ تیمور شریف اور سلام دنوں سے مقدم تھیات پرستی ہیں حالانکہ مروی احادیث صحیحہ مکا  
و عا پر مقدم ہو نتیجت ہے چنانچہ صحیح بخاری کے باب مایتحذی من الدین عاء بعد الشهادہ  
ولیس بواجب سے ہی ظاہر ہے کہ تشریف کے بعد دعا کا پڑھنا اختیاری امر ہے واجب ہی نہیں  
اویجیکہ تھیات داخل دعا ہے تو عدم وجوب سکا بھی ثابت ہو گیا۔ اور نیز اس باب میں ابن  
مسعود سے روایت کی گئی ہے کہ یہ دعا مخصوصہ نہ تھی ہم باختیار خود جو دعا چاہتے وہ پڑھتے  
چنانچہ ایکروز ہم اوسی اختیار کے بوجب پڑھنے لگا کہ السلام علی اللہ من عبادہ تو حضرت نے فرمایا  
کہ خدا پر سلام نہ بھیجو وہ خود سلام ہے خدا کے تعالیٰ کے لئے تھیات اور حصالوۃ کہنی پڑا ہے۔ حلا  
ازین رسول خدا صلیم کی نسبت دعا بعد تشریف ہیں کبھی تھیات پڑھنا ثابت نہیں ہو ہالانکہ  
اور بہت سی تھیات دعائیں انکی نسبت پڑھنا ثابت ہوئی ہیں اور جن لوگوں کو اپنے اس موقع پر  
پڑھنے کی دعائیں تعلیم کی ہیں اونیں سے بھی کوئی تھیات نہیں چنانچہ صحیح بخاری کے باب  
الدعا قبل اسلام میں حضرت کی نسبت چند مختلف دعائیں پڑھنا مروی ہیں اور جو دعا  
اپنے حضرت ابو بکر کو تعلیم فرمائی وہ بھی اسی باب میں اس طرح مروی ہے قتیبہ بن سعید  
عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو عَنْ أَبِي بَكْرِ الصَّدِيقِ أَنَّهُ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دُعَاءٌ  
الدُّعَوَاهُ إِنْ صَلَوَتْ قَالَ قَلْ لِلَّهِ حِلْمَانِي ظَلَمْتَنِي خَلَمْتَنِي أَكْثَرَأَوْلَاهُ لِيغْفِرَ الذَّنْوَبَ

اہانت فاغفر لی مغفرت من عند ک انات انت الغفور الرحيم ثبوت اس اصر کا کہ ہنسن  
یعنی پیش رویت فقط تشرید کے ہی یہ ہے کہ تمام ابواب فقد اور حدیث میں کسی حلگہ التحیات کا با  
نہیں فقط داخل حاصلے اختیاری ہے اور جہاں کہیں بحث وجوب و عدم وجوب کے ہے ہاں  
صرف تشرید کا ذکر کیا گیا ہے۔ اسلئے ب مقابلہ تشرید کے التحیات کو مقدم کرنا بالاشبہ بدعت  
او خلاف سنت ہے۔ اور الحمد للہ کہ شیعہ اس بدعت سے بہری ہیں اور متنع سنت نہیں

ہیں سلام اللہ و صلواتہ علیہ

رکن دوازہ ہم سلام اور تکبیر آخری کے بیان میں اس کن میں اس اصر کی  
تحقیقات کیجا تی ہے کہ بعد تشرید اور سلام معمولی غاز کے جو ہنسن چپ و راست ہر و جا  
سلام کہتے ہیں درست ہے یا فقط ایک ہی سلام جانتے ہے اور یہ کہ آخری سلام کیا چیز ہے  
اور غاز کا امام اسی پر ہو جاتا ہے یا افتتاح کی طرح ختم امام بھی تکبیر سے ہوگا۔ واضح ہو کہ امام  
ابو حنیفہ متفق ہیں اس اصر میں کہ دو سلام دو نو جانب کئے جاؤں خواہ امام ہو یا مقتدی اور  
اوکے نزدیک یہ سلام دو خل غاز نہیں ہے بلکہ یہ سلام حضار جماعت غاز پر کیا جاتا ہے کہ وہ  
آدمی ہوں یا ملائکہ ہوں یا جن۔ اور امام بھی ہو دو نو جانب سلام کرتا ہے وہ اپنے مقتدیوں کو  
کرتا ہے اور انہیں ہی شامل سمجھتا ہے ملائکہ اور جنات موجودہ وقت کو۔ اور مقتدی پر لازم  
کہ اگر امام میشیں واو سکے ہو تو دو نو جانب سلام کرتے ہیں امام پر سلام کرنے کی نیت کرے۔  
امام بالک کے نزدیک غاز نہیں فقط ایک سلام واجب ہے۔ اور دو سلام ہو کیا جاتا ہے  
اوہ سے مقصود یہ ہو کہ مقتدی امام کے سلام کر کرے اور پہلا سلام جو داخل غاز اور وہ

وہ مقتدی کو بھر کرنا چاہئے اور دوسرہ اسلام جو جواب سلام امام کا ہے بہت سگی اور خفی اور سے کچھ چنانچہ شیخ الاسلام نے شرح صحیح بخاری میں قول امام مالک کا ترجیہ اس طرح کیا ہے قول امام مالک کہ گفتہ سلام کو یہ مقتدی بعد از انکہ سلام کو یہ از غماز جانب راست و نزد وے واجب در غماز ہیں یہک سلام ہست کہ بھر گوید ایز اور یہک سلام جواب ہست مسلم امام را کہ آہستہ گوید۔ اور صحیح بخاری میں ایک بہت بڑی طویل حدیث باب من لم رد السالم علی الامام والاتفاق بتسليمه الصلاوة میں ہرروی ہے مضمون اس باب کا یہ ہے (بیباب اوسکے بیان میں ہے جو نہ ٹوڈے سلام کو امام پر اور اتفاکرے فقط غماز کے ایک سلام ہے یہ امر تو فقط اس باب کے عنوان سمجھی ثابت ہو گیا کہ غماز میں ایک ہی سلام ہے جیسا کہ شیعہ کرتے ہیں اور دوسرہ اسلام خارج از غماز جواب امام کے سلام کا ہے۔ گمراہ ناواقفی اور کم توجیہ ہے نہ دو نوں سلاموں کو ایسا خلط کر دیا کہ امام ابو حیینؑ کے نزدیک تو دو نو سلام شامل غماز ہو گئے۔ اور جو حدیث اس باب میں بخاری نے لکھی ہے وہ دالت حصہ یہ میلت پر کرتی ہے کہ زمانہ رسول خدا اصل میں فقط ایک سلام ختم غماز پر پڑھا جاتا تھا اور دوسرہ اسلام صحیح امام بعد میں لوگوں نے جدید نکالا ہے حضرت کے زمانہ میں مطلق نہ تحابل کہ جب طرح امام غماز میں ایک سلام کہنا ایسے ہی مقتدی بھی بتقلید امام ایک ہی سلام کہتا جیسا کہ مرد ہے باب مذکور میں حمل شنا عبد ان قال اخبارنا عبد اللہ قال اخبارنا عمر بن الزہر قال اخباری محمد بن الربيع وزعم ان عقل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ و عقل مجہہ مجہہ امن ذلوک انت بی دارہم۔ قال سمعت عقبیاً میں عمالات کل انصاری شہزادہ بن سالم

قال كفت اصلی بقومی بنی سالم قاتیت النبی صلعم فقلت اف اندرت بصرتے  
 وان السیول تحول بینی و بین مسجد قومی فلودوت انک جئت فصلیت فی  
 بیتی مکان اتخد ک مسجد افقاً فعل انشاء اللہ تعالیٰ - فغدا علی رسول اللہ صلعم  
 وابو بکر معاً بعد ما اشتد النہار فاستاذن النبی صلعم فاذنت له فسلم  
 یجلس حتی قال این تھب ان اصلی من بیتک فاشار الیہ من المکان النبی  
 احجب ان یصلی فیہ فقام وصفنا خلائقہ شہ سلم و سلمان احیان سلم حمل طلب  
 اس حدیث کا یہ ہے کہ سعیر نے زہری سے روایت کی ہے کہ اما زہری کہ مجھے خبر دی محمود بن الیم  
 نے او حضر عوام زہری ہے کہ محمود کو رسول خدا صلعم یاد ہیں اور وہ یادداشت یہ ہے کہ  
 رسول خدا صلعم نے تبر کا تھوڑا پانی اوسکے موہر میں ڈالا تھا جو اوسکے گھر میں ڈول کے  
 اندر تھا محمود نے کہا کہ عتبان بن مالک انصاری کو جو بعد میں بنی سالم کا ایک شخص تھا  
 یہ کہتے ہوے سن کر میں قوم بنی سالم میں خانہ پڑھایا کرتا تھا ایک روز میں رسول خدا صلعم  
 کے پاس گیا اور عرض کی کہ میں اپنی بصارت درست نہیں پتا ہوں اور میرے مکان اور  
 مسجد قوم کے درمیان میں پانی کی سیل حائل ہیں امیدوار ہوں کہ آپ میرے گھر تشریف  
 لا کرو سچا گناہ پڑھیں جبکہ میں اپنی خانہ گاہ مقرر کروں پس فرمایا حضرت صلعم نے کہ انشا  
 اللہ تعالیٰ میں ایسا کار فسکا دوسرے دن جبکہ گرمی دن کی سخت ہو گئی تھی تو رسول خدا صلعم  
 میرے مکان پر تشریف لائے اور ابو بکر اونکے ساتھ تھے۔ تب حضرت نے گھر میں آنے کی  
 دستوری چاہی میں نے اجازت دی لیں اپنے پیٹھے بھی نہیں اور فرمایا بتا تو کوئی سمجھ کو

وو سنت کو کتفا ہے کہ تیرے کھر من او سمجھ نماز پڑھوں اپس عثمان نے اشارہ سے نشان او سمجھ کہا دیا جان نماز پڑھو اچاہتا تھا پھر حضرت نماز کو کھڑے ہوئے اور وہ کہتا ہے کہ یمنہ اونکے پیچھے نماز پڑھنے کو صد باندھی بعد حضرت نے سلام کہا اور یمنہ بھی سلام اوسی وقت جب کہ حضرت نے سلام کہا امام بخاری نے اس حدیث کو اسی دلیل سے اسی باب میں پر کیا ہے کہ مفتی ہیں سو سلام عمومی کے وہ سلام وسط رہ سلام حضرت نہیں کہا اور شیخ صحیح بخاری یعنی شیخ الاسلام نے بھی اس موقع پر لکھا ہے ظاہر است در عدم رو سلام از مقتنیان زیر اکمل سلام در بعد سلام حصل باشہد در وقت آن اسلئے ثابت ہوا حققت تمازین ایک ہی سلام ہے خواہ امام ہو یا مقتنی ہو اور جانبہ راست وچ سلام کرنا فعل جدیداً و بدعوت ہے اب باقی رہایہ امر کہ آیا نماز کا اختتام اسی سلام ہو جو ملت ہے جیسا کہ اہلسنت و اجماعت کرتے ہیں یا بعد سلام کے تکبیر پر ختم نماز ہوتا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کرنا کہ کرنا شکر کرتے ہے یا نہیں اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم کرتے تو شیخ سنت شیعہ ہیں جو تکبیر پر خاتم کرتے ہیں یا اہلسنت جو طریقے رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کرتے ہیں چنانچہ صحیح بخاری کے دیکھنے سے واضح ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کرنا کہ کرنا شکر کرتے ہے چنانچہ مروی ہے حل شنا علی بن عبد اللہ قال حدثنا سفیان بن حبیب قال حدثنا عمر و قال اخربنا ابو معبد عن ابن عباس قال كنت اعرف انقضاء صلوٰۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم بالتكبیر و قال علی حدثنا سفیان عن عمر و قال کان ابو معبد اصل ق الموالی ابن عباس و قال علی اسمه نافذ یعنی حدیث کی

علیٰ یہ عبید اللہ نے اور اوس نے سفیان بن حبیب سے اور اوس نے عروتے اور کما عورت نے کہ خبر دری مجھ کو ابو معبد نے ابن عباس نے کہ ہم انقضای نماز رسول خدا صلعم کو تکمیل پہچان کر تھے اور علی نے یہی کہا کہ مجھ سے سفیان نے جو والعمر و بیان کیا کہ ابو معبد ابن عباس کے موالیان میں ہستہ ہی صادق القول تھے اور علی نے اونکا نام نافذ بیان کیا ہے۔ اور نیز گھر اور ولایت مندرجہ صحیح بخاری سے بھی پایا جاتا ہے کہ فقط سلام بر آنحضرت کے نماز ختم ہوتی ہے میں اور و ایت حضرت امیر سلمہ سے ظاہر ہو کہ عورات مقتدیات قبل ختم نماز فقط آنحضرت کے سلام نماز کرنے پر وحشکار پنچ گھروں کو چلے جایا کرتی تھیں۔

الحمد لله والمنتهى تماهى سائل نماز و حجہ شیعیان الہبیت مطابق سنت رسول اللہ صلعم فیہ  
ہوئی اور حضرات مہنت و جماعت کے تمام ارکان اور طریقے موضوعی اور جدید اور بعدت پائے  
گئے اور طریقہ یکہ انھیں کی کتب صحیحہ احادیث سے اونکا طریقہ عمل خلاف طریقہ رسول خدا صلعم  
اثابت ہوا اور شیعوں کا طریقہ عمل بوجب اونکی صحیح کے عین مطابق سنت پایا گیا۔ اب حضرات  
الہست جو شیعوں کے حال پر برا تھسب بطنخی کرتے ہیں ذرا اول میں شرط ائمہ اور خدا  
دین و انہشید بدل العقاب۔

۵۴

پیغمبر الرسالہ فی التاریخ اربعہ و عشرين شہر رسیح الشافی ۹۷۳ھ بھری نبوی صلعم

|                                                                                                 |                                                                                                 |                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الملک                                                                                           | بیوی مہماں کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا<br>کہ اس کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا | بیوی مہماں کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا<br>کہ اس کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا |
| بیوی مہماں کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا<br>کہ اس کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا | بیوی مہماں کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا<br>کہ اس کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا | بیوی مہماں کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا<br>کہ اس کو اپنے<br>لئے بیوی کو<br>کہا جائے گا |

قطعہ تاریخ من تفییف شاعر عذی کمال موسی خوازک خیال جناب شش  
سید باقر علی صاحب تخلص بندرگشی نقل نویس عدالت حججی

آن مولوی شیخ احمد نیک اس  
بالحسن فکر بید ز بیرون قیاس  
تحصیل مآل محب شکر و سپاس

نامی زمانه من بیتل و کلادو  
تایف نمود این دلیل الحنات  
هائف فرمود از نہر تاریخش

قطعہ تاریخ من تفییف شاعر اکمال تاریخ گوی بیتیال خباب شیخی صادری حسین صبا

منصفانہ ہیں رقم جسمیں کہ احوال ہلوا  
شیخ احمد ہیں جو عالم کہ پڑے نیک صفات  
چور کر مذہب سنتی ہیں جو رہ گیر خوب  
یک قلم چنگا ہر سہ خلقاے اصحاب  
شادہ وہادی شیعہ ہی دلیل الحنات

درحقیقت یہ رسالہ ہے صداقت بیش  
اوکی تفییف سری بیہی رسالہ نایاب  
بجنکی تفییف سے اوار ہے نہی ش سور  
دفتار پنجتین پاک کادا من کڑا  
مضرع طبع لگر کے سرال خلاف

قطعہ تاریخ من تفییف سید سجاد علی صاحب تخلص سجاد شاگرد جناب  
ستھا یکتاے زمان شاعر بندرگشی نویس بیان صاحب دیوان مشهور نزدیک دو  
مشی سید باقر علی صاحب تخلص بندرگشی نویس مظلمه العالی

من در جگت مضا مین چیز د  
سال تاریخ فرد غ دیده

طبع گردید دلیل الحنات  
بنت هائف نویس اے شجاع

# تقریظ

یہ رسالہ نافعہ و عجالت رایع جسکو عالم جلیل محقق نبیل جب علام سید طریف فرماد  
 و مجدد الدہر فرید العصر را ہر خبر سکھام بے نظر ستر سک باہل عصمت و تطہیر موفق  
 سوئید من ائمۃ الصدیقین مولوی شیخ احمد صاحب مذکول نے تحریر کیا تھی کی  
 نظرے گذرا واقعی یہ رسالہ کمال و تحریر صنف محمد فوج پر دلالت کرتا ہے اور سطح مخاطب  
 کے سیف صارم و بران قاطع ہے حق تعالیٰ صنف رسالہ اور ناظرین کو اجر  
 جنیل و ثواب حمیل عنایت فرماؤے واللہ الموفق والمعین و علیہ نتوکل

بہ لستعین

و انا لا هنکل الا ذل سیوط احسین بن المسید رمضان علی

القوى





# الہماس

خدامت جسیج اہل مطابع و تاجران کتب

کی خدمت میں عرض یہ ہے کہ حق تصنیف

اس کتاب کا جناب مصنف صاحب دامت

برکاتہ نے راقم کو مرحت فرمایا ہے۔

لہذا کوئی صاحب قصدا سکے چہا پئے یا

چھپوانے کا نہ فرمائیں

ساق

سید عبدالعزیز عنہ